|                           | onociociociociociociociocioci |
|---------------------------|-------------------------------|
| 123597<br>LBSNAA          | ो राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी    |
| L.B.S. INSTIGE            | aı Academy of Administration  |
|                           | मसूरी                         |
|                           | MUSSOORIE                     |
|                           | पुस्तकालय                     |
|                           | LIBRARY                       |
| अवाप्ति संख्या            | - 123597                      |
| Accession No.             | 15597                         |
| वर्ग संख्या<br>Class No   | Cun 891:431                   |
| पुस्तक संख्या<br>Book No. | GA DEV                        |



# देव ऋौर उनकी कविता

( उत्तराई)

हा॰ नगेन्द्र एम्॰ ए॰, डी॰ लिट्॰

गौतम युक दियो, दिन्ली।

प्रकाशक---गौतम बुक डिपो, गई सदक, दिल्खी।

## सर्वाधिकार सुरि्चत

सुद्रक— पं० विष्णुद्त्त शास्त्री पी० बी० खाई० प्रेस, पद्दाइगंज, दिल्ली।

## देव और उनकी कविता

यह ग्रन्थ मेरे गवेषणात्मक निबंध का उत्तरार्क् है। श्रारम्भ में ही देव-विषयक सामग्री का एक श्रातीवनात्मक विवरण दे दिया गया है जिससे कि पहले ही यह स्पष्ट हो जाए कि मेरा श्रध्ययन कहां से श्रागे बढ़ता है। इसके उपरान्त देव के जीवन-चरित तथा उनके काण्य के विभिन्न पर्शों का सांगीपांग विवेशन एवं मृख्यांकन है।

---नगेन्द्र

## देव श्रीर उनकी कविता

( उत्तराद्ध<sup>°</sup> )

## देव

१. देव-विषयक सामग्री श्रीर उसकी परीचा:---

२ देव का जीवन-चरित:---

देव नामधारी अनेक कवि. नाम, जन्म, वर्गागोत्र, श्रादि ।

पिता का नाम तथा वंश-परम्परा, वास-स्थान।

ग्र अयराता

यात्रां।

गुरु तथा सम्प्रदाय।

किम्बद्गितयां; मृत्यु।

देव का ब्यक्तित्व : श्राकृति झौर वेश-भूषा ; प्रकृति झौर स्वभाव ;

व्रतिभा श्रीर विद्वसा ।

३ देव के ग्रंथ :---

(देव के ग्रन्थ १. उनकी प्रामाणिकता, २. रचना-क्रम तथा ३. वर्श्य विषय अथवा प्रतिपाच ।)

देव का पहला ग्रन्थ, प्रामाशिकता, वर्ग्य विषय। भाव-विकास

श्चादयाम

रचनाकाल, वर्ग्य विषय। प्रामाणिकता, वर्ण्य विषय ।

भवानी-विलास

प्रामाणिकता, वण्यं विषय।

शिवाष्टक ध्रीम-तरंग

प्रामाणिकता, रचनाकाल आदि।

दुशल-विलास

वर्ण्य विषय श्रादि। रचना काल, वर्ग्य विषय श्रादि ।

जाति-विजास रस-विज्ञास

प्रेमचन्द्रिका सुजानविनोद

रचनाकाल, वर्ण्य विषय। वर्ण्य विषय, रचनाकाल, समर्पेश श्रादि ।

या रसामन्यवहरी

प्रामासिकतंत, वर्षके विषेष प्रादि । प्रतिपाच

शब्द-रसायन

देवचरित्र सर्वे-काव्य की प्रवृत्ति, वर्ण विषय, रचनाकाल भ्रादि ।

देव-माया-प्रपंच नाटक प्रामाशिकता, रूपक का आधार, प्रशोध-चन्द्रोदय का प्रभाव।

देव-शतक रचनाकाल, वर्ण्य विषय श्रादि । सुखसागर-तरंग ,, ६ ,, ,, एक प्रन्थ की खंडित प्रति देव के श्रप्राप्य प्रन्थ देव के प्रमुख्य की संख्या

### ४ देव की कविता के विभिन्न पत्तः

४. श्र-देव की श्रुंगार-कविता:--श्रंगार का स्वरूप, शास्त्रीय विवेचन, मनोवैज्ञानिक विवेचन, श्राध्याग्मिक विवेचन, वैज्ञानिक विवेचन।

श्रंगार रस का महत्व, श्रंगार रस के भेद,

भारतीय साहित्य में श्वंगार-भावना का विकास । देव का श्वंगार-वर्णन ---

- १. श्रंगार श्रीर प्रम का स्वरूप तथा महत्व।
- २. रूप वर्णन।
- ३. मिलन श्रीर उपभोग।
- ४. विरद्द ।
- ४. श्रंगारिक श्रनुभूति।
- ४. श्रा—देव की वैराग्य भावना और तत्व-चिंतन . शांत रस का विवेचन। देव के राग और विराग् का सम्बन्ध, श्रतिशय राग की प्रति-क्रिया, राग की क्लांति। तत्वचिंतन:—विश्लेषया; देव की चिंता धारा, धार्मिक सिद्धांत, नैतिक दृष्टि।
  - ४. इ—देव का रीति विवेचन : श्राचार्यत्व काव्य के सर्वांग का विवचन देव का रस भाव विवेचन 4. नाकिका भेद विवेचन
    - ,, श्रसंकार विवेशन ...

#### देव की असंकार-विषयक दो मान्यतायें देव का शब्दशक्ति और वृक्ति-विवेचन

- ,, रीति-गुरा-विवेचन
- ,, पिंगल-विवेचन
  .सामान्य काष्य-सिद्धान्त और सम्प्रदाय ; श्रालीचना-

## ५ देव की कला !

- ४. श्र-चित्रण-कला तथा श्रभिव्यंजना के प्रसाधन।
  - १. चित्रण-कला, वर्ण-योजना।
  - २. श्रभिव्यंजना के प्रसाधनः श्रप्रस्तुत विधान, सादश्य, साध≠र्य, प्रभाव-पाम्य; श्रमुर्ते श्रप्रस्तत ;

धर्म के लिये धर्मी का प्रयोग,

मानवीकरण, सम्भावना-मूत्रक भ्रश्सुत विधान । चमस्कार-मूलक भ्रलंकार, भ्रतिराय-मूलक भ्रलंकार । देव के प्रतीकों का विवेचन ।

४. ऋा-देव की भाषा

ब्रजभाषा की श्रकृति : उच्चारण, संज्ञायें भीर विशेषण्यः विभक्ति, सर्वनाम ।

कियाः वर्तमानकाल, भूतकाल, भविष्यत्काल, भाज्ञा, प्रार्थना सम्भावना भादि; कृदन्त ।

साहित्यिक महर्त्व<sup>रः</sup> स्यापकता, सी छव । देव की भाषा ः

शब्दकोष,

स्वरूप :--- व्याकरका :---

कारक-चिद्वीं की गणवर, कारक-चिद्वीं के वैकरिपक रूप किया-रूप, समयी और सदी बीदीं कियापद और सर्वभाग । बाक्य-रूपण, सम्बद्ध-दीय, स्टब्स्ट्स

न्यून-१इ, प्रधिक-५इ, ग्रादि दोष 🛊

निष्कर्ष ।

मीछव: श्रक्षंकः ब

श्चर्यध्व**नन** 

कांतिगुण (पाखिश)

शक्त शक्ति: जाचियकता, प्रतीका-

रमकता।

ध्यंजना,

उक्ति-वैवित्य।

भाषा पर ऋधिकार;

परियाम।

#### ४. इ--छन्दः

मवैया :—सबैया का विकास ; देव के प्रयोग । कवित्त (घनाचरी) :—घनाचरी का विकास ; देव के प्रयोग ।

#### ६ म्रादान-प्रदान:

- ६. श्र-श्रादान: देव पर श्रन्य कवियों का प्रभाव।
  - १. गाथा सप्तशती, ग्रमह-शतक, ग्रायी सप्तशती,
  - २. संस्कृत के स्फूट पद्यों की छाया।
  - ३. देत शीर उनके पूर्ववर्ती हिन्दी कवि :
    - सूरदासः खंडिता के चित्र, गसंबीका
       श्रादि ।
    - २. रसखान।
    - ३. केशवदास-:-भावप्रहर्स, काव्य-सामग्री का प्रहर्स, एकियों का प्रहर्स ।
    - ४. बिहारी।
    - ४. मतिरामं।
    - मौलिकता।

६. च:—प्रदान : देव का हिन्दी के परवर्ती कवियों पर प्रभाव।

१. रोति विवेचन पर प्रभाव :-- दास, रसखीन, साहि ।

ुर. रीति-प्रद्ध श्रंगारिक कविता पर प्रभाव:---

🖙 🖂 १. देव और दास ।

- त्य श्रीर वेनी-प्रवीन : भाव श्रीर काम्यं-सामग्री, श्रीभ्यंजना ।
- ३. देत्र भीर पद्माकर।
- ४. रीतिमुक्त में म कविता पर प्रभावः
  - १. देव भीर घनानम्द ।
  - २. देव भी ठाकुर।
  - ३. देव और बोधा।
  - ४. देव भीर भारतेन्दुः--भाषा-ग्रैली, छन्द-बन्धन।
- **४. निष्कर्ष।**
- ७. हिन्दी काव्य में देव का स्थात।

## देव

#### सहायक ग्रन्थ

#### सर्वंश्री

सूर्वन दलपतिराय वंशीधर सरदार

शिवसिंह

गार्मा दंतासी

ग्रियर्सन

नकक्षेत्री तिवारी पं० बालदत्त मित्र

मिश्रबन्धु

कृष्णिबहारी मिश्र जा० भगवानदीन

पं॰ पद्मतिह वर्मा

पं॰ गोकुलचन् दीवित

डा॰ घीरेन्द्र पं॰ रामचन्द्र शुक्त

डा॰ रवामसुम्दरदास वसदेशमसाद मिश्र

पं० रामचन्द्र शुक्त

सुजान-चरित्र

श्रलंकार-ररनाकर श्टंगार-अंग्रह शिवसिंह-सरीज

इस्स्वार द जा जितरेखोर इंदुई ए

इंदुस्तानी

दी मौडनं वर्ना मृजर लिटरेचर श्राफ

हिन्दुस्तान कवि-कीर्तिकलानिधि

सुखसागर-तरंग की भूमिका

नवरस

देव श्रीर विहारी विहारी श्रीर दव

बिहारी संजीवनी ( भूमिका और भाष्य )

श्र गार-विकासिनी की भूमिका

वजभाषा का व्याकर**य** वुद्धचरित्र की भूमिका

भाषा-रहस्य भारतीय दर्शन

स्रदास : पुष्टि-मार्ग :

## देव-विषयक सामग्री और उसकी परीचा

रीतिकालीन किवयों में देव को यद्यपि उतना लोकप्रिय होने का सौभाग्य प्राप्त नहीं हुन्ना जितना कि बिहारी न्नीर केशव को, परन्तु फिर भी काष्य-विद् पिरिस्तों न्नीर शास्त्रविद् कियों में देव का नाम मध्य-युग से ही न्नार्यंत न्नादर के साथ लिया जाता था। दास जैसे न्नाचार्यं किव ने जिन सुकवियों की न्नजभाषा को प्रमाण माना है, उनमें देव के नाम का भी सादर उल्लेख है:

" लीलाधर, सेनापति, निपट, निवाज, निधि, नीलकएठ, मिश्र सुखदेव, देव, मानिए।" —(काब्य-निर्णय)

इसके बाद सूदन किव ने सुजानचरित्र के श्रारम्भ में श्रपने पूर्ववर्ती १७४ सःकवियों को प्रणाम किया है—उस सूची में भो देव का नाम यथा-स्थान श्राता है।

इनके श्रितिक कालिदास त्रिवेदी ने रतन-हज़ारा में संवत् १७४४ के लगभग श्रीर दलपितराय, बंशीधर ने श्रलंकार-रत्नाकर में संवत् १७६२ के लगभग, देव-कृत छुन्दों को गौरव-पूर्वक सत्काव्य के उदाहरण रूप संकलित एवं उद्धृत किया है। ये दोनों प्रन्थ देव के सत्रय में ही सम्पादित किए गए थे, फिर भी दोनों में देव की प्रतिभा की महत्वपूर्ण स्वीकृति है। इनके उपरांत फिर को जितने भी प्रसिद्ध संप्रह हुए उनमें देव को उचित स्थान मिला—जैसे प्रतापसाहि के काव्य-विलास में या गोकुलप्रसाद के दिग्विज-भूषण में श्रथवा सरदार के श्रागर-संप्रह श्रादि में । उपर्युक्त तीनों प्रन्थों के कर्ता या संपादक रीतिकाल के गंभीर श्राचार्यों में से हैं— अतप्रव उनका मत देव के महत्व पर यथोचित प्रकाश डालता है, इसमें सन्देह नहीं। इधर भारतेन्द्र बाबू हरिश्चन्द्र के देव श्रत्यन्त भिय किये। उन्होंने मुख्यतः शब्द-रसायन श्रीर साधारण रूप से जावि-विलास के श्राधार पर देव के कितप्रक उत्कृष्ट छुन्दों का संकलन सुन्दरी-सिन्द्र नाम से प्रकाशित किया।

उत्पर जिन विद्वानों अथवा कियों का उक्लेख है उनको केवल देव के गौरव के साची रूप में ही पेश किया जा सकता है। उन्होंने या तो उनके झुन्द उद्धृत कर उसकी अभावास्मक स्वीकृति दी है, अथवा अधिक से अधिक कवि-कीर्त्तन किया है। देव के स्वक्तित्व अथवा उनके काव्य के विषय में ये सभी मौन हैं। इस दृष्टि से प्राचीन कवियों में सबसे श्रधिक महत्व है देव के प्रपौत्र भोगीलाल का श्रीर श्राधुनिक लेखकों में ठा० शिवसिंह का। भोगीलाल ने श्रपने रस-प्रन्थ बखतविलास में कविकुल-वर्णन करते हुए श्रपने श्रीर श्रपने पूर्वज देव के वंश, वर्ण, गोत्र श्रादि का निश्चित एवं प्रामाणिक विवरण दिया है:

> "काश्यप गोत्र हिवेदी कुल कान्यकुडज कमनीय। देवदत्त कवि जगत में भये देव रमनीय॥"

इस विवरण सं पता चलता है कि देव को सरस्वती सिद्ध थी। उनके पुत्र का नाम पुरुषोत्तम था, श्रीर पीत्र शोभाराम भी सत्कवि थे। ठा० शिवसिंह सेंगर इत शिवसिंह-सरोज प्रथम बार संवत १६३४ में प्रकाशित हुन्ना था। शिवसिंह के विषय में इतना कहना पर्याप्त होगा कि वे उन श्रारंभिक कान्यरसिकों में से थे जिनकी ऐतिहासिक बुद्धि विदेशो शिचा-सभ्यता के सम्पर्क से थोड़ी थोड़ी जागरित हो रही थी। वे न तो कोई शास्त्रविद् पण्डित थे श्रीर न कि ही। उन्होंने स्वयं स्वीकार किया है कि इस संग्रह को प्रस्तुत करने का कारण केवल कित्यों के देश, सन्-संवत् बताना है। फिर भी प्रन्थ हिन्दी की गौरव-गाथा का पहला लेखा है श्रीर इस हिन्द से उसका महत्व श्रचुरण रहेगा। देव के विषय में उनका मत था:

'देव कवि शाचीन, देवदत्त ब्राह्मण, समिन गांव, जिले मैनपुरी के निवासीं सं १६६१ में उ०।

यह महाराज श्रद्वितीय किन श्रपंत समय के भामह, मम्मट के समान भाष/ काव्य के श्राचार्य हो गये हैं। शब्दों में ऐसी समाई कहाँ कि उनमें इनकी प्रशंसा की जाय ? इनके बनाये प्रन्थों की संख्या भाज तक ठीक ठीक ७२ हमको मालूम हुई है। उनमें केवल ११ प्रन्थों के नाम, जो हमको मालूम हैं, लिखे जाते हैं; जिनमें से कुछ को श्रक्सर हमने देखा भी है। १ प्रेम-तरङ्ग, २ भावविलास, ३ रसविलास, ४ रसानन्द-लहरी, १ सुजान-विनोद, ६ काव्य-रसायन पिंगल, ७ श्रष्ट्याम, ६ देव-माया-प्रपंच नाटक, १ प्रेमदोपिका, १० सुमिल-विनोद, ११ राधिका-विलास।"

साहित्य में काव्य-विभूषया काव्यकरपद्म म किवुद्धकरपतर माना-भूपत्म, रसरहस्य, रसिकप्रिया, कविप्रिया, किव्यस्यायन, काव्यविद्धास इत्यादि – इसी उदरब की ज्यों की त्यों प्रतिक्षिप नकदेदी विवारी कृत कविकीर्तिकत्वानिधि में कर दी गई है। संवत् ११४० में डा॰ ग्रिवसँव का ग्रन्थ भारत की बाद्यनिक भागाओं का साहित्य प्रकाशित हुआ, उसमें प्रसिद्ध कवि देव का व्यक्तित्व इन सभी से पृथक् था।

नाम: — किव का पूरा नाम देवदत्त था। 'देव' उनका उपनाम था जिसका उपयोग वे छुन्दों में — नाय: प्रत्येक किवत्त श्रीर सर्वेया में करते थे। विभिन्न प्रंथों के परिष्कुदों के श्रन्त में उन्होंने श्रपना पूरा नाम सर्वत्र देवदत्त ही जिखा है। भोगीजाज ने भी उनका नाम देवदत्त ही जिखा है—

देवदत्त कवि जगत में भये देव रमणीय। साधारण व्यवहार में लोग इनको दुवे जी कहते थे।

जन्म :— देव का जन्म उनके श्रपने साध्य के श्रनुसार सम्वत् १७३० वि० में हुश्रा था :—

> शुभ सन्नह से छियालिस, चढत सोरहीं वर्ण। कढ़ी देव मुख देवता, भाव-विलास सहर्ण॥

उपर्युक्त दोहा भाव-विजास के उपसंहार रूप में जिसे हुए तीन दोहों में से दूसरा है। इससे स्पष्ट है कि सम्बत् १७४६ में देव ने सोजहवें वर्ण में पदार्पण किया था अर्थात् उनका जन्म सम्बत् १७३०-३१ में हुआ था। ठाकुर शिवसिंह ने देव का जन्म-काज सम्बत् १६६१ जिखा है, परन्तु देव की साची के सामने उनका जन-अति पर श्राश्रित यह मत सर्वथा निराधार ठहरता है।

वर्षा, गोत्र श्रादि:—देव ने स्वयं श्रपने श्रापको चौसरिया ब्राह्मण कहा है। भाव-विलास की हस्तिलिखत प्रति में इसका प्रमाण मिलता है:—

> ग्रीसरिया कवि देव को, नगर इटायो बास । जोवन नवल सुभाव रस, कीन्हों भावविलास ॥

श्रारम्भ में पिएडत बालदत्त जी मिश्र तथा मिश्रबन्धुश्रों ने श्रौसरिया को श्रौसरिया पढ़कर देव को सनाइय ब्राह्मण मान लिया था। धौसरिया सनाइय ब्राह्मणों की एक श्रव्ल होती है, इधर इटावा प्रान्त में सनाइयों की श्रिषक संख्या होने के कारण यह धारणा और भी पुष्ट हो गई। रायबहादुर स्यामसुन्दर की भी राय सनाइय पत्र में ही थी। शुक्ल जी ने तो निश्चित रूप से ही देव को सनाइय मानते हुए मिश्रबन्धुश्रों पर क्यंग भी किया है। परन्तु वास्तव में इस अम का मूल कारण उपयुक्त पाठ-दोव ही था। श्रीसरिया दुसरिहा का रूपान्तर है—वह शब्द ब्राव्य क्यानि से बनता है। देवसर या देवसरि का श्रयं है देव-तुत्य; 'हा' ब्रजभाषा में वासा के श्रयं में प्रयुक्त होता है जैसे 'मिसहा', 'टलिहा' श्रादि। इटावा प्रान्त श्रीर नगर में भी देवसर या दुसरिहा ब्राह्मण श्रवेक रहते हैं जो कान्य-कुन्ज (हिनेदी) ब्राह्मण

हैं। इस प्रकार हमारी धारणा है कि यह शब्द 'देव शर्मा' का रूपान्तर न होकर देवसर का ही प्रचलित रूप है। इटावे में सनाक्ष्य अवश्य हैं ,परन्तु नगर में कान्य-कुब्जों को ही संख्या अधिक है। लालपुरा, घटिया आदि में उनके बहुत से घर हैं जिनमें दो तीन तो देव के वंशजों के ही हैं। इनमें श्री नीलक्षर आज भी इटावे के प्रतिष्ठित पण्डित हैं और श्री रामनसाद शास्त्री भी संस्कृत के अब्छे जाता हैं।

देव के कान्यकुब्ज ब्राह्मण होने का दूसरा श्रकाट्य प्रमाण उनके प्रपौत्र भोगीलाल का दिया हुआ वंश-परिचय है जिसमें उन्होंने देव तथा श्रपने को स्पष्ट शब्दों में काश्यपगोत्री द्विवेदी कान्यकुब्ज माना है।

> काश्यप गोत्र द्विवेदी कुल कान्यकुब्ज कमनीय। देवदत्त कवि जगत में भये देव रमनीय॥

श्रतप्त देव द्विवेदी कान्यकुञ्ज बाह्यण दे—उनका गोत्र काश्यप था श्रीर श्ररुंब 'दुसरिहा' थी।

पिता का नाम तथा वंश-परमपरा :- किव के पिता का नाम क्या था इस विषय में किसी प्रथ में दिया हुआ प्रामाणिक उल्लेख नहीं मिलता। न तो देव ने श्रीर न भोगीलाल ने ही इस विषय में कुछ जिला है। अतएव जिलासुश्रों को केवल प्रामंगिक प्रमाणों पर ही संतीप करना पड़ता है। इन प्रासंगिक प्रमाणों के श्राधार हैं पं॰ मातादीन दुवे श्रीर उनके पास सुरत्तित देव का वंश-वृत्त । मातादीन जी से में स्वयं भिला हैं। वे अर्ध-शिक्ति प्रामीण परिवत हैं, उनमें आलोचनात्मक श्रथवा ऐतिहासिक दृष्टि का ग्रभाव है, परन्तु स्वभाव से वे खरे श्रीर स्पष्टवादी हैं। देव के कब प्रंथों को पूर्ण एवं खिएडत प्रतियाँ उनके यहाँ हैं ही, भोगीलाल के दो प्रथ बलत-बिलाम श्रीर श्रजंकार-प्रदोप भी उनके पास मौजूद हैं---देव के विषय में कब्र विश्वस्त सूचनाएं श्रीर किम्बदंतियाँ भी उनसे प्राप्त हो सकती हैं। मैंने वनसे घंटों बातचीत की हैं, निर्धनता-जन्य दो एक दोष उनके स्वभाव में श्रवश्य श्चा गये हैं, परन्त लम्बी चौड़ी हाँकने वाले श्राहमी वे नहीं हैं। उनकी बातचीत में देव अथवा अपने वंश की शान बढ़ाने का प्रयत्न बिलकूल नहीं होता। जो बात उन्हें नहीं मालूम है, उसके विषय में वे स्पष्ट ही श्रपनी श्रसमर्थता प्रकट कर देते हैं। उनको प्रशिकांश सूचना अपने पितामह परिडत बुद्धिसेन से प्राप्त हुई है जो ६६ वर्ष की श्रायु भोग कर सम्वत् १६४६ में स्वर्गवासी हुए थे। इस प्रकार बुद्धिसेन का जन्म सम्बत् १८६० ठहरता है। देव की मृत्यु को तब केवल ३४, ३६ वर्ण हुए थे, भोगीजाल उस समय जीवित दे, उन्हों ने तीन वर्ण पूर्व ही बखत-विलास को समाप्त किया था। अतएव पं० बुद्धिसेन से प्राप्त सुचना को अविश्वस्त मानने के लिए विशेष स्थान नहीं है। इन्हीं सजानों के वंश-कुछ के साध्य के अनुसार देव के पिता का नाम बिहारीलाल दुवे था। ये लोग इनसे ही अपने वंश-वृच का ग्रांरम्भ करते हैं:---

दुवे विहारी लाल भये निज कुल में ह दीपक।
तिनके भे कित देव किवन में ह श्रनुपम रोचक॥
पुरुषोत्तम के छुत्रपती बाबा-कृति लेखक।
भये खुलासी चन्द्र पुत्र बुद्धिसेन हु जी तक॥
जिनके राजाराम सुत पितु हमरे मितमान।
तासुत मातादीन यह, दास रावरो जान॥
(एक मौलिक रूप में प्रचलित छन्द)

इसके विरुद्ध केवल 'श्टंगार-विलासिनी' श्रीर 'लक्षी-दामीदर-स्तवन' आहि के प्रमाण हैं जिनमें देव के पिता का नाम वंशीधर स्पष्ट शब्दों में दिया हुआ है।

इयं लच्मी दामोदरनुति-रटेरा-भिधपुरा लयेनेस्थं वंशीधर-तनुज-देवाख्य-कविना− . क्रता'''''''

दीचित जी ने इसे ही स्वीकृत किया है; परन्तु हम पहले प्रसङ्ग में ही निवंदन कर श्राये हैं कि ये प्रन्थ किसी श्रम्य देवदत्त किव के हैं जो इटावा में ही रहते थे, परन्तु प्रस्तुत देव किव से श्रवस्था में छोटे श्रीर किवत्व में श्रत्यन्त हीन थे। (इसका विस्तृत विवेचन श्रागे देव के प्रन्थों के विवेचन के साथ भी किया गया है।)

इस वंश-वृत्त के अनुसार देव के कोई भाई नहीं था। पुत्र दो थे भवानीप्रसाद और पुरुषोत्तम। भवानीशसाद के वंशज इटावे में हैं और पुरुषोत्तम, के
कुसमरा में। देव के पुत्र तो कदाचित साहित्यिक नहीं थे परन्तु उनके पौत्र कुत्रपति
अवस्य काव्य से अनुराग रखते थे। मातादीन जी के पास देनमायाशपंच की
जो प्रति सुरचित है वह इन्हीं की जिल्ली हुई है जिसकी प्रतिजिधि शायद इन्होंने
अपने वृद्ध पितामह के आदेश पर की होगी। कुसमरा-निवासियों में भोगीजाज्ञ
प्रसिद्ध किव थे। मातादीन, रामचाद् आदि वहाँ अब भी मौजूद हैं। इटावा में
भी पंज नोक्षकपठ ज्योतिथी और भी रामप्रसाद शास्त्री आदि देव के वंशज जीवित
हैं। इस शकार देव की आजकल सातवीं और आदवीं पीदियाँ चल रही हैं।

वास-स्थान :—ठा० शिवसिंह ने भीर उनके भनुकरण पर कुछ खोगों के देख को समिन गाँव जिला मैनपुरी का निवासी माना है परन्तु देव ने आव-विकास में भवना नास-स्थान इटावा विका है :

#### चोसरिया कति देव को नगर इटार्ये बास ।

इससे स्पष्ट है कि कम से कम भाव-विज्ञास के रचनाकाज अर्थात् सोजह वर्ष की अवस्था तक देव इटावा में ही रहते थे। इटावा के पं० रामप्रसाद शास्त्री आदि का कथन है कि वे जाजपुरा में रहते थे, (जहाँ उनके वंशजों के पुराने ख़ानदानी मकान अब भी खड़े हैं) और २६ वर्ष की अवस्था में इटावा ख़ोड़कर कुसमा। चले गये थे। यह बात कहीं जिल्ली हुई नहीं है—कि के वंशजों में मौलिक रूप से चली आती है। जाजपुरा के आस-पास ही घटिया मुहल्जा है जो यमुना के किनारे पर थोड़ी उँचाई पर बसा हुआ है। यहाँ से यमुना का दृश्य अत्यन्त भव्य प्रतीत होता है, जोगों का कथन है कि यह स्थान देव को अत्यन्त भिय था। इस प्रकार देव के आरम्भिक प्रन्थ भाव-विज्ञास और अवस्थाम इटावा में ही रचे गये थे और यहीं से वे उन्हें लेकर आजमशाह को सेवा में उपस्थित हुए थे। कुछ वर्ष दिल्लो में और किर कुछ वर्ष चलीं-दादरी में रहकर किर इटावा जीटे और वहीं कुछ दिन अजित सम्पत्ति का उपभोग करने के दपरान्त कुसमरा में जा बसे। प्रेमतरङ्ग को रचना कि वे अनुमानतः इनी अवकाश काल में इटावा रह कर को होगी।

किन ने इटाना नयों छोड़ा चौर कुलमरा में जाकर वह नयों बसा ? इस विषय में उनके वंशजों को कुछ नहीं मालूम। किन्नदंतियाँ भी इस विषय में मीन हैं। इससे यही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि इसका कारण साधारण ही रहा होगा, कोई विशेष घटना नहीं। कुलमरा इटाना-फरुर्लाबाद को सदक पर इटावा से खगमग १० मीख की दूरी पर है। गाँव पुराना है, सदक से दो फर्जाझ इट कर मातात्रीन दुवे का मकान है। यह मकान बहुत पुराना नहीं है। खोगों का विचार है कि इसके पोछे वाले मकान में, जिसमें चाज उनके चन्य वंशज रहते हैं, देव जी रहा करते थे। मातादीन जो के मकान के सामने हो एक बगीची के खब्दहर हैं जो बाज भी देव जी की बगीची के नाम से प्रसिद्ध हैं। इसमें एक छोटे-से टूटे-कूटे चब्तरे पर शिवजिंग स्थापित है चौर ऊपर एक पुराना नीम का पेड़ है। ये दोनों ही देव के हाथ के कहे जाते हैं। किंग जीवन के चन्स एक कुसमरा में ही रहा, ऐसा प्रचलित किन्नदंती चादि से सिद्ध है। चाक्रवदाताओं के पास चथवा यात्रा के खिए यह बराबर चाता जाता रहा, परन्तु उसका गृहस्य कुसमरा में ही रहा।

आश्रमदाता—अफिकास के सन्तों को छोड़ जो केवस अगवान के इरबार में ही अपने को पेश कर सकते थे, हिन्दी के प्राचीन कवियों का सन्मन्त्र किसी न किशी रूप में राजनरवार से अवस्य था। वास्तव में मन्द बुल के आसम्म से ही अन्य वर्गों की मौति कवियों का भी एक प्रथम् वर्ग वन गवा था। जिनके लिए किनता एक पैतृक व्यवसाय थी। भाज का किन दफ़तर या विश्व-विद्यालय में नौकरी कर सकता है, खाँड भीर सुँभनी का व्यापार कर सकता है, इसके भितरिक्त प्रस की सुविधाओं के कारण साहित्य का भी थोड़ा बहुत व्यवसाय कर सकता है, परन्तु उस सुग में किन के लिए जीविका का केन्नल एक ही साधन था: राजाश्रय। भतएन वीर-गाथ्यालिक भीर रीति-काज के किन्नयों को जीननहुत उनके भाश्रयदाताओं से भी बहुत कुछ प्रभानित है।

देव की प्राथमिक रचनाएँ हैं भावविज्ञास भीर भ्रष्टयाम, जिनकी वे भ्राजमशाह के यहाँ लेका उपस्थित हुए थे। भ्राजमशाह ने उन्हें पसन्द किया था भीर निश्चय ही पुरस्कृत भी किया होगा।

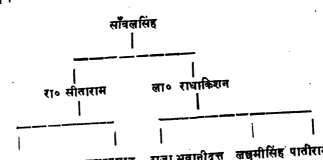
> दिल्लीपति अवरंग के आजमसाहि सप्त।. सुन्यो सराह्यो प्रथ यह अष्टयाम-संज्त॥

परन्तु देय ने स्थिर रूप से अधिक समय तक उसका राज्याश्रय भोगा था, इस विषय में संदेह हैं। संवत् १७४६ से लेका स्ट्रानी मृत्यु पर्यम्त आज़मशाह का जीवन अस्यर ही था। पहले वह पिता का स्नेह-भाजन होने के कारण उसकी ओर से दिख्या में लक्ता रहा, किर उसके संदेह का शिकार रहा, और अन्त में उसकी मृत्यु के उपरांत तो कुछ समय तक अंतिम संघर्ष कर वह बेचारा सदेव के लिये ही संसार से उठ गया। आज़मशाह केवल आश्रयदाता ही नहीं था, वह उस युग का प्रतिब्दित साहित्य-पारली भी था। काव्य के प्रति उसे गहरा अनुराग था—उसके आश्रय में काव्य की स्विट के अतिरक्त काव्य का सम्पादन मी हुआ। बिहारी-सतसई का आज़मशाही क्रम उसीने किया-कराया था (?) इसीलिए तो उदीयमान कि देव उसकी सराहना को एक बड़े प्रमाणपत्र के रूप में उपस्थित करते हैं। गुणी और गुण्यत का यह साचात्कार दिल्ली ही में हुआ होगा। यह ठीक है कि आज़मशाह इन दिनों दिख्या में पिता के साथ युद्ध-संचालन में भाग से रहा था, किर भी देव का १६ वर्ष को अवस्था में इटावे से दिख्या पहुँचना बहुत संगत नहीं जैंचता। बोच में कुछ समय के लिये जब युवराज दिख्ली आया होगा तभी देव उसकी सेवा में उपस्थित हुए होंगे।

श्रंथों के रचनाक्रम के अनुसार देव के दूसरे आश्रयदाता दावरीपित राजा सीताराम के भवीजे भवानीदत्त वैरय थे। दावरी दो हैं एक चर्झी-दावरी जो देवाकी से आगे है, दूसरी धूम-दादरी जो जिखा बुबन्दराहर में है। दोनों स्थानों से सोज-बीन करने पर यह निश्चित हो जाता है कि राजा सीताराम चर्झी-

क रत्नाकर जी का मत है कि इस कम का सम्बन्ध साज्ञमशाह से न होकर साज्ञमस्त्री से है।

दादरी के रहने वाले थे। दिल्ली का बाज़ार सीताराम इन्हीं का बसाया हुआ है। ये शाहजहाँ के ख़ज़ान्ची थे और इन्हें राजा का भी ख़िताब हासिल था। इनके पिता का नाम साँवलसिंह था—देव ने इन्हें सँवलसिंह लिखा है। इनका वंशवृष्ठ इस प्रकार है।



रा० देवीदत्त रा० शम्भुप्रसाद राजा भवानीदत्त लघुमीसिंह पातीराम

इस वंश के लोग आजकल भी सीताराम बाज़ार में रहते हैं। उपयुंक्त वंश-वृक्ष के अनुसार भव।नीद्त राजा सीताराम के पुत्र न होकर भतीजे ठहरते हैं—वंश-वृक्ष के अनुसार भव।नीद्त राजा सीताराम के पुत्र न होकर भतीजे ठहरते हैं—सीताराम का पुत्र माना है। इससे यही सिद्ध होता है कि राजा सीताराम भवानी-सीताराम का पुत्र माना है। इससे यही सिद्ध होता है कि राजा सीताराम भवानी-दक्त को भी पुत्रवत् ही मानते थे। भवानीद्त्त गुणक एवं काव्यरसिक व्यक्ति थे। जिन दिनों देव दिल्ली में रह रहे थे, उन दिनों भवानीद्त्त भी सीताराम थे। जिन दिनों देव दिल्ली में रह रहे थे, उन दिनों भवानीद्त्त भी सीताराम जी के साथ दरवार में आते जाते होंगे। वहीं उनका देव से साम्रास्कार हुआ होगा, और अनुमानतः जब आज़मशाह दिख्या वापस चले गए होंगे तभी देव भवानी वृत्त जो के साथ दादरी चले आये होंगे। भवानीद्त्त की उन्होंने यथेष्ट प्रशंसा की दे। सीताराम को 'धर्मधुज' कहा है, ( और वास्तव में आज उनके विषय में जो है। सीताराम को 'धर्मधुज' कहा है, ( और वास्तव में आज उनके विषय में जो स्वानीदक्त को इन्द्र, कुबेर और देवतरु कहा है:—

## ता सुत इन्द्र कुवेर सम वैश्य सुवंश महेन्द्र।

देव के तीसरे आश्रयदाता थे फफू दे के कुशस्तिह । वे सोसह-सन्न ह वर्ष की ग्रवस्था में दिल्ली गए थे और आठ-दस वर्ष पत्रिचम में रहकर इटावा सीटे होंगे जहाँ कुछ वर्ष रह कर उन्होंने ग्राजित सम्पत्ति का भोग किया होगा। इसी ग्रवकारा-काल में शायद प्रभतरंग का प्रज्ञयन हुआ था। इसी बीच वे इटावा से कुसमरा चले गए—भीर शायद वहीं से फिर फफू द गए। कुशक्रसिंह के विषय में कवि ने सिका है: — कुसल सरूप भूप मूपित कुसलसिंह, नगर फफूंद धनी फूले जस जाहि के। करन के करन सपूत सुभ करन के, सेंगर मेहीप कुल दीप मधुसाहि के। (कुशलविखास)

ं इससे स्पष्ट है कि कुशलसिंह जी सेंगर चन्निय, ये, उनके पिता का नाम शुभ कर्णेसिंह था और फफूंद उनके रियासत की राजधानी थी। देव ने उनके वैभव और दान दोनों की प्रशंसा की है जिससे यही धारणा होती है कि वे फकूंद में कुछ समय तक अवस्य रहेथे।

देव की आयु ३० वर्ष के लगभग थी। अब तक वे कम से कम तीन आश्रयदाताओं के यहां जा चुके थे। परन्तु अभी तक कोई ऐसा गुणज नहीं मिला था, जो उनको जीवन की चिंताओं से मुक्त कर देता, जिसके यहां स्थिरतापूर्वक रहकर वे सरस्वती का आराधन कर सकते। तत्कालीन राजा और रईसों का उन्हें अच्छा अनुभव नहीं था। वर्षों तक अभीष्ट सरस्वक की खोज में भटकते रहे, इसी बीच में उन्होंने देशब्यापी एक दीर्घयात्रा भी की। अन्त में संवत् १७०६ के आस-पास उनकी एक उदार गुणज राजा भोगीलाल से भेंट हुई, जिन्होंने उनकी प्रतिमा का उचित आदर किया। रसविलास उन्हीं को समर्पित है। अपने आश्रयदाताओं में देव ने सबसे अधिक प्रशंसा भोगीलाल की हो की है:—

पात्रस घन चातक तजे, चाहि स्वाति जलविन्यु, कुमुत्र मुदित नहिं मुदित-मन जो लों उदित न इन्दु। देव सुकवि तारों तजें, राइ, रान, सुलतान, रसविलास सुनि रोमिन्हें भोगील्याल सुजान॥ भूलि गयी भोज, बाल विक्रम बिसरि गये,

जाके मागे भीर तन दौरत न दीदे हैं ॥ राजा, राइ, राने, उमराइ उनमाने,

डन माने निज गुन के गरव गिरवी-दे हैं ॥ सुयस बजाज जाके, सीदागर सुकवि,

एको हू माने दसह दिसान के उनीदे हैं। भोगीखाल भूप खल, पालर जिनेया जिन, सालनि लारिक स्तरिक मालर लानेदे हैं।

( रसविखास की एक हस्तिखिखत प्रति )

भोगीसास के विषय में उक्त इंदों से केवस इतना ही परिवय मिसता है कि वे अस्त्रम्य गुस्प्याही धनिक थे। काव्य में उनकी दक्षि थी, उनके वहाँ देव

के अतिरिक्त जन्य कवियों का भी मान होता था। बस इससे अधिक उनके विषय में कुछ ज्ञात नहीं है । वे शायद कोई शासक राजा नहीं ये । राजा या ती उनका लिताब था, या देव ने अपनी इतज्ञता एवं मक्ति-भावनावस उन्हें 'भूप' खिल दिया है। देव ने अपनी समस्त कृतज्ञता उनके प्रति उंदेख दी है। उनको प्राप्त कर वे सुलतान बाजुमशाह, रात दुशलसिंह श्रीर सेट भवानीवृत्त को भी भूख गये। जिसने खाख लाख देकर उनके अवरों को ख़रीदा हो, उसको पाकर, कोई आरचर्य नहीं कि, कवि भोज, विक्रम और बिल जैसे दानियों को भी भूख जाये । परन्तु दुर्भाग्यवश यहां भी वे स्थिर होकर न रह पाये । सिश्वन्युक्तों ने इसके दो कारणों का श्रममान किया है, एक तो भोगीलाल की मृत्यू और दूसरा उनसे कवि की श्रमना । ये दोनों ही बातें संभावना से परे नहीं हैं, परन्तु इनके अतिरिक्त भोगीलाल की श्रसमर्थता भी तो एक कारण हो सकती है । विवरण से स्पष्ट है कि भौगीलाल इतने वैभव-सम्पन्न राजा महाराजा नहीं थे कि देव जैसे सम्भांत व्यक्ति की जीविका का पूर्ण उत्तरदायित्व जीवन भर के लिये ले लेते। कुछ समय तक उन्होंने श्रदा श्रीर श्रादरपूर्वक कवि का स्वागत-सरकार किया होगा, फिर उसे स्वयं ही श्रम्यत्र आश्रय की खोज करनी पड़ी होगी। बढ़े बढ़े राज्यों में तो जीवन-बृत्ति की प्रथा चली त्राती है। वहां वह संभव भी थी, परन्तु छोटी रियासतों या ठिकानों में ऐसा सर्वदा संभव नहीं था।

भोगीलाल के यहाँ यद्यपि देव को अत्यन्त आदर सत्कार प्राप्त हुआ था, परन्तु इतने दिनों तक इधर उधर भटकने के कार्या उनको इस प्रकार के पराश्रित जीवन से ग्लानि होने लगी थी। अवस्था भी अब काफ्री श्रीद हो चुकी थी। रस-विलास की समाप्ति तक वे यह अनभव करने लगे थे—

> बीचु मरीचन के सृग लों श्रव धावें न रे सुन काडू नरिन्द के। इन्दु सी भानन त् जु चिते भरविन्द-से पांयन पूजि गुविन्द के॥

ितर भी उस समय का सामाजिक वातावरण इस प्रकार का था कि किव के लिये राज्याश्रय के चितिरक्त भीर कोई जीविका का साधन नहीं था। सतप्त देव को इसके उपरान्त भी चाश्रयदाताओं की ही शरण में जाना पदा । प्रेम-चन्द्रिका का समर्पण उन्होंने मर्दनसिंह के पुत्र उद्योतसिंह को किया है। उद्योव-सिंह वेस चित्रय थे चौर इटावा के पास ड्योंडियाखेरा के राजा-जुमीदार थे।

> मरवनसिंह महीप सुत बैस वंश बिद्वोत । करो सिंह उद्योत को राधा हरि उद्वोत (प्रेमचन्द्रिका)

प्रेमचन्द्रिका के समर्थण में कोई विशेष भावुकता नहीं है, इससे यहीं व्यंजित होता है कि देव यहां बहुत समय तक नहीं रहे । जैसा कि इसने आगे सिद्ध किया है— सुकानविनोद, प्रेमचिन्द्रका के बाद की कृति है। उसकी रचना पातीराम के पुत्र सुजानसीय के खिये की गई थी। पातीराम राजा नरोत्त मदास के पुत्र थे, वे जाति के कायस्थ और दिखी के रईस थे। इक लोगों का विचार है कि कूचा पातीराम इन्हीं का बसाया हुआ है, परन्तु वह ठीक नहीं है। कूचा पातीराम के बसाने वाले दूसरे खा॰ पातीराम थे, जो राजा सीताराम के भतीजे और भवानीद्त्त के भाई थे। पातीराम के' पुत्र राय सुजानसीय अस्यन्त काव्य-मर्सज्ञ तथा उदार थे। उनको धन-धाम पुत्र-कलत्र आदि सभी का सुख था।

रघु ज्यों मनु के वंश में, नृपित नरोत्तमदास।
ता सुत दशरथ ज्यों कियो, पातीराम विकास ॥ ६ ॥
पातीराम विकास निश्चि, प्रगट पुण्य को धाम।
तेहि सुत राय सुजानज् , ज्यों दशरथ के राय ॥ १० ॥
राय सुजान सुजानमिण, धनि धनि धर्मविकास ।
इन्द्र सकल कायस्थ कुल, इन्दरप्रस्थ निवास ॥ ११ ॥
कुंजर विराजें द्वार गुंजरत भीर तीले,

तरल तुरंग रंग रंग सुभ थान के। दंपति सुफल बोलि संपति लहलहात,

बहुत विलास, ज्यों महत्त मघवान के । कहातों बसानें 'देव' सगुन उदारता के,

भूपति से भिच्चक निवार्जे दिन दान के। पुन्य के प्रभाव लखि लखि श्री लुभाइ ऐसे,

साहिब-सुभाइ राइ साहिब सुजान के ॥ १२ ॥

पातीराम नम्दन प्रतापी संकसापति की,

कीरत कहानी जोति जागती जलप की। सन्नुन के सोखे परिपोखे परिवार तोखे,

'देव' गुन पितरनि राखेन कलप की। दान करि संप चित चंपत कुबेर धन,

सम्पति अधीन कीन्ही दासी ज्यों तक्षप की । श्रीपति के शंक सिथ सोवे कि:संक सके,

मान के कलपतर सोभा संकलप की ॥ १३ ॥ दो॰—भूप स्वयं भूपर किये, तुष्कुं भिष्कुकिन गोत । नूप सुजान संकलप सों, करूप करूपतर होत ॥ १४ ॥ परंत सुजान सुजान की, कृपा 'देव' कवि हिषें।
कियो सुजान विनोद को, रचन वचन-वसु विषे ॥ १४॥
( सुजानविनोद की पं० मातादीन वाली प्रति )

ç, ;

उपर्युक्त बन्द मिश्रबन्धु-सम्पादित सुजान-विनोद में नहीं मिलते। उस प्रति में भारम्भ के वे ३० छंद नहीं हैं, जो कुसमरा में पं॰ मातादीन जो भीर भरतपुर में श्री गोकुलचंद दीचित के यहां सुरचित प्रतियों में स्पष्ट मिलते हैं। कुसमरा की प्रति सं० १८०७ वि० में बेनीधर त्रिपाठी नाम के किसी व्यक्ति द्वारा अपने उपयोग के लिये लिखी हुई है। इससे यह तो निश्चित हो ही जाता है कि सुजानविनोद की रचना सं० १८०७ से पूर्व अवश्य हुई थी। किसी दूसरे ब्यक्ति ने अपने पढ़ने के लिए यह प्रति तैयार की है - इसका अभिप्राय यह हुआ कि उस समय तक यह प्रन्थ पर्याप्त प्रसिद्धि प्राप्त कर चुका था। इधर इसकी प्रौद शैक्षी और मन्य भ्रन्तर्साक्यों के भ्रनुसार यह निश्चित ही रसविकास ( सं०१७८२) तथा प्रेमचन्द्रिका के भी बाद की रचना सिंद्ध होती है। ऐसी दशा में हमारा अनुमान यही है कि सुजानविनोद की रचना सं० १७६०-१७६४ के ज्ञास-पास हुई है। समर्पेण से ज्ञात होता है कि सुजानमिण ने देव को भन्नी भांति संतुष्ट किया था। देव तीस चालीस वर्ष भ्रपने देश में बिताकर दूसरी बार दिल्ली भाये थे भीर कुड़ वर्ष इनके यहाँ रहकर फिर कुलमरा खीट गये। वे अब काफ़ी वृद्ध हो चुके थे, शेष रचनायें जो या तो प्रौद रीति प्रन्थ हैं जैसे शब्दरसायन, या वराम्यपरक प्रन्थ हैं जैसे देवमायाप्रपंच देवशतक चादि, उन्होंने किसी को समर्पित नहीं कीं। अतः यही निष्कर्ष निकलता है कि संवत् १८०० के आस-पास से वे अधिकतर कुसमरा में ही रहने लगे थे। जीवन बहुत कुछ दल चुका था। जीवन के कठोर संघर्ष एवं माश्रयदातामों के रूखे व्यवहार ने उनके हृदय में वैराग्य की गहरी भावना जागृत कर दी थी। जीवन के विकासकाल में ही नरनाहों की 'नाही' सुनकर जो ग्लानि के भाव हृदय में अंकुरित हुये थे, वे अब परिपक्त हो चुके थे भीर वह अपने गाँव में ही रहकर जैसी भी कुछ स्थिति थी उसी से संतुष्ट होकर विरक्त भाव से जीवन-बापन कर रहा था। किंवदन्तियों से पता लगता है कि इस बीच में भरतपुर-नरेश के यहाँ वह एकाथ बार अवस्य गया था किन्तु वहां का भी अनुभव अत्यन्त कडु रहा, भौर, भंतिम दिनों में शायद अलवर-नरेश से भी उसका कुछ सम्बन्ध रहा था।

इसके उपरान्त वो कवि ने बस एक ही बार भीर प्राधव की कोज की । उसके ये प्रन्तिम प्राध्ययदाता थे, प्रवादुक्कांची के पुत्र अकवरवाजीग्रों । ये महमदी राज्य के प्रविपति ये और पिद्वानी इनकी राजधानी थी। अकवरश्रक्षीक्षां प्रतापी भीर चीर होते के भतिरिक्त काव्य भीर कवियों के प्रोमी तथा रस-मर्गज्ञ भी थे:

'ज़ानस्रती सक्बरस्रती जानत जेंद्द रस-पंथ।'

सानी सिंह द्वीप महीपति पुरी-पिहानी । सदर जहानी सदरजही जू की रजधानी ॥ जिहि सुपुत्र मुर्तजा मुहम्मद सेंद तासु सुत । सेंद मुकहर तासु तासु खुर्रम भति भद्मुत ॥ तिहि पुत्र भवादुखा सुखद जाको जग महिमा मसी । तिहि तनय महमदी-महीपति खानवली भकवरश्रली ॥

ऐसो कीन भाज जाकी सोहत समाज जहाँ, सबको सुकाज साहिबी को सुख साज है। दंब गुण संत मंत्र, सामंत समाज राज-काज को जहाज दिख दरिया दराज है। जा पे इतराज ता, गनीम सिर गाज बग-बैरिन पे बाज, सैंद वंश सिरताज हैं। सानी सुर-राज, जो पिहानी-पुर राज करें मही मैं जहाज, महमदी महराज है। (सुखसागर-तरंग)

अक्षरस्विशां का समय संवत् १८२४ से आरम्भ होता है। उनके गरी
पर बैठते ही किन ने अपने समस्त प्रम्थों का सार संगृहीत कर उन्हें समर्पित किया
होगा। उसकी अवस्था अब १४ वर्ष की हो खुकी थी। जीवन के कहु अनुभनों
ने उसे आअयदाताओं की ओर से निरक्त कर दिया था, परन्तु फिर भी जीविका
का प्रश्न सामने था। २०-२४ वर्ष घर पर रहने से कमाई पूंजी निःगेष हो खुकी थी
निदान जीवन के अन्तिम दिनों में भी उसे आश्रय की खोज में पिहानी जानम
पदा। नई रचना तो अब क्या सम्भन्न थी, पुराने प्रन्थों के ही निशेष झुंगों का
संग्रह कर १४ वर्ष का वृद्ध किन पिहानी जाकर अक्षरस्वाद्धां के दरबार में
उपस्थित हुआ। उपयुक्त अन्दों से स्पष्ट है कि वहां उसका यथेष्ट स्वागत-सस्कार
हुआ। इतनी अधिक अनस्था में पिहानी जाकर रहना तो संगत नहीं जान पदता,
अतप्य यही निष्कर्ष निकलता है कि उचित पुरस्कार शक्ष कर वह तभी झुसमरा जौट आया और वहीं आकर एक-आध साल में उसकी मृत्यु हो-गयी। इस
प्रकार १६ वर्ष की अनस्था में उचित आश्रय की खोज में जीवन का जो संधर्ष
आरम्भ हुआ था, वह १४ वर्ष की अनस्था तक खगमग निरन्तर ही चढ़ता रहा।

यात्रा: - कि के असमस्त स्वभाव और जाति-विकास तथा रस-विकास में दिवे हुवे विभिन्न-देशीय शियों के वर्षन के जाधार पर मिश्रवन्तु तथा पं॰ रामचन्द्र शुक्स चादि विद्वानों की धारणा है कि उसने चपने जीवन में बहुत समस्य किया था। जातिविकास में अन्वर्षेद्र मगध, मासवा, चामीर, केरस, द्रविद् भूटान, कारमीर आदि सभी भान्तों की क्षियों की वाह्य विशेषताओं का, कम से कम उनकी आकृति तथा देश-भूषा आदि का, सटीक चित्रण है ? जिससे यह अनुमान होता है कि यह यात्रा देश-व्यापी थी। इसका उद्देश आश्रय की खोज, तीर्याटन अथवा परिश्रमण इन तीनों में से कोई हो सकता है।—या वास्तव में तीनों ही मिले-जुले हो सकते हैं। क्योंकि यदि केवल आश्रय की खोज ही लच्य होता तो अन्य भाषा-भाषी प्रान्तों में जाने से क्या लाभ था; और यदि-तीर्याटन होता तो भूटान में कीन-सा ऐसा तीर्थ था? इस यात्रा का प्रभाव कवि के व्यक्तित्व और काव्य दोनों ही के लिए शुभ हुआ, इसमें सन्देह नहीं। उसके ज्ञान और अनुभव दोनों में समृद्धि हुई, जीवन के प्रति दिन्दकोण में विस्तार आया। काव्यः पर भी उसका इन सभी बातों द्वारा अप्रत्यच प्रभाव पढ़ा। परन्तु प्रत्यच रूप में इस यात्रा के फलस्वरूप जो काव्य स्टिट हुई वह अधिक उत्कृष्ट नहीं है—अन्यीचण की दृष्टि से भी चित्रण विशेष सफल नहीं कहे जा सकते क्योंकि कवि की दृष्टि प्रायः साधारण वाह्य विशेषताओं से आगे नहीं जा सकी।

गुरु तथा सम्प्रदाय: ---पं० बालद्त्तजी मिश्र ने लिखा है कि देव राधा-वल्लभीय सम्प्रदाय के श्रनुयायी थे श्रीर स्वयं गोस्वामी हितहरिवंश जी ने ही उन्हें श्रपने सम्प्रदाय में दीखित किया था। वे उनके द्वादश मुख्य शिष्यों के श्रन्तर्गत थे। इस मान्यता का श्राधार वास्तव में भारतेन्दु हारिश्रन्द्र द्वारा सम्पादित सुन्दरी-सिन्दूर के मुख-28 पर उद्धृत दिम्नलिखित शब्द ही हैं:--

''श्री राधाचरण-सरोज-राजहंस गोस्वामी हितहरिवंश हित जी के द्वादशः
मुख्य शिष्यों के अन्तर्गत श्री स्वामिनी जी के अनम्य उपासक कवि-शिरोमिण
मान्यवर श्री देव कि रचित .......।" देव के और गोस्वामी हितहरिवंश के
समय में लगभग एक शताब्दी का अन्तर हैं। हितहरवंश जी का जोवन अधिकसे अधिक संवत् १६४०-४० तक माना जाता है। ऐसी दशा में भारतेन्दु बाबु
या सुन्दरी-सिंदूर के प्रकाशक बा० अभीरसिंह को [वयोंकि ये शब्द या तो
सम्पादक के हैं या प्रकाशक के ] ऐसी धारणा कैसे हुई यह समक्ष में नहीं आता।
वैसे तो देव का समस्त काव्य राधाकृष्ण की माधुर्य-जीवाओं से भरा हुआ है
स्वयं राधा-विषयक उनके अनेक छन्द हैं—परन्तु उन्होंने राधावरूकभीय सम्प्रदाय
में दीचा जी थी ऐसा संवेत उनके प्रन्थों में या अन्यत्र नहीं मिखता। मिश्र
बन्धुणों ने उपर्युक्त शब्दों को भारतेन्द्र बाबू के माना है, और उनको गुरुख
देते हुए यह करूपना कर जी है कि देव हित जी के अपने ही सम्प्रदाय वाले
१२ मुख्य शिष्यों के अन्तर्गत थे। परन्तु यह करूपना दुराह्द सी-ही जगती है,
और हमारी धारणा है कि ये शब्द भारतेन्द्र जी के न होकर अमीरसिंह के ही हैं;
क्योंकि जैसा उन्होंने 'विज्ञापन' में कहा है, सुन्दरी-सिंदूर का प्रकाशन भारतेन्द्र जी

की मृत्यु के बाद हुआ था। परन्तु, शब्द-रसायन के मंगलाचरण में कवि ने गुरु की वन्दना में दो दोहें किस्ते हैं जिनसे यह निर्विवाद सिद्ध है कि उसके कोई गुरु थे अवस्थ, जिनसें उसे गम्भीर अद्धार्थी:

> देव चरित गुरु देव की महिमा किह जग भीन, श्रघ-ग्रजगर लीलें न तरु, जियत निकासें कौन ? श्री गुरुदेव कृपालु की, कृपा-सुबुद्धि समीप , विभिरु मिटें प्रगटें हृदय-मंदिर श्रनुभव-दीप । (शब्द-रसायन)

'श्रद-श्रजगर जी लें न तर' श्रादि शब्दों से यही निष्कर्ष निकलता है कि बन्दमा धर्म श्रथवा दी जा-गुरु की है, विद्या-गुरु की नहीं। शब्द-रसायन कि की बुदावस्था की कृति है—इसके उपरांत उसने वैराग्य-परक किवता ही की है। श्रव, ये गुरु की न थे— कहाँ रहते थे इसके विषय में कुछ कहना किटन है। सम्भव है राधा-वरुजभीय सम्प्रदाय के कोई साधु हों, परन्तु इसका कोई विश्वस्त प्रमाण नहीं मिलता। देव की राग-विराग की किवता पर भी राधा-वरुजभीय सम्प्रदाय की कोई विश्व हो हो ते विश्व के श्रवाय की कोई विश्व छाप नहीं है। देव के श्राज भी निश्चित ही इस सम्प्रदाय के श्रव्यायों नहीं हैं, श्रीर न बृन्दावन श्रादि में पूछ-ताछ करने से ही उक्त मत की प्रष्टि होती है। श्रतण्व यह मानने में कोई विशेष किताई नहीं होती कि किसी जनश्र ति पर श्राधत होने के कारण ये शब्द ही आनत हैं।

वि स्वदंतियां :--इटावा श्रीर कुसमरा में देव के विषय में कुछ किस्वदंतियाँ प्रचलित हैं। किस्वदंतियों में सस्य का कितना ग्रंश होता है इस प्रश्न का एक सामान्य उत्तर देना कठिन है। प्रत्येक किम्वदंती की परीचा करने पर ही उसके सरयांश का निर्शय किया जा सकता है। फिर भी यह मानने में श्रापत्ति नहीं होनी चाहिए कि जो किंवदंतियाँ सामृहिक मान्यतात्रों को वहन करती हुई सहज रूप में चली श्राती हैं, उनमें सत्य का श्राधार-श्रशु श्रवस्य रहता है, जो विवेकपूर्वक परीचा करने पर सरलता से द्वाँद निकाला जा सकता है। हमारे देश में धार्मिक विश्वास की प्रधानता होने के कारण किंवदंतियों में चतिप्राकृतिक तत्व का मिश्रण श्रनिवार्यतः हो जाता है। देव-विषयक किंवदंतियों में भी श्रायः यही हुआ है। इनमें दो किंवदंतियों का सम्बन्ध भरतपुर-नरेश से है। एक तो पहले ही पं॰ कृष्णविहारी मिश्र द्वारा देव-बिहारी में उद्ध त की जा चुकी है। एक बार देव जी भरतपुर नरेश के यहाँ गये। उस समय डीग के किंते का निर्माख हो रहा था। महाराज ने कहा, "कवि जी कुछ सुनाहए।" इन्होंने कहा, "महाराज, इस समय सरस्वती कुछ कहने की प्राज्ञा नहीं देती।" महाराज ने प्राप्तह किया तो कवि ने कुछ छन्द परे जिनमें एक का श्राहाय यह भी था कि इस क्रिके में खोपहियाँ लुदकती फिरेंगी। कहते हैं यह उक्ति बाद में बिखकुल सत्य

सिद्ध हुई। दूसरा श्रमुमव इससे कहीं श्राधिक कर था। एक बार फिर भरतपुर नरेश ने किव को श्रामन्त्रित किया और किवता सुनाने की प्रार्थना की। उन्होंने छन्द पढ़ कर सुनाए और मौन हो गए। राजा ने कुछ श्रीर कहने के लिए श्रमुरोध किया, तो उन्होंने कहा,—"बस श्रव सरस्वती की इच्छा नहीं है।" राजा ने कहा, "किव जी, श्राप श्रपनी ही हानि कर रहे हैं—हमने निश्चय किया था कि श्रापको प्रत्येक छन्द पर एक एक लाख सुदाएं दान करते।" इस पर स्वामिमानी किव ने हँस कर कुछ वैराग्य के छन्द सुनाए जो श्राज प्राप्त नहीं हैं। सम्भव है देव शतक के ही कुछ छन्द हों। इस स्पष्टवादिता से दोनों में कुछ तीखी बातचीत हो गई जिस पर किव ने राजा को लक्ष्य करते हुए निम्नलिखित दोहा पढ़ा:

पीताम्बर फाटयो भलो, साजो भलो न टाट। राजा भयो तो का भयो, रह्यो जाट की जाट।।

इस पर राजा ने इन्हें केंद्र करने की आजा दी, परन्तु यह किसी तरह रात में ही भरतपुर की सोमा से बाहर दूसरे अन्य राज्य में भाग गये। बाद में यहाँ के राजा ने बीच में पड़कर दोनों में समसौता करा दिया। एक-दो किंवदंतियों का सम्बन्ध अलवर-नरेश से भी है। किव वृद्ध हो चुका था, अतप्त अब वह अधिकतर कुसमरा में ही रहने लगा था। परिवार की और से वह काफ़ी सुखी था। उसके पौत्र-प्रपीत्र सभी योग्य थे। प्रपौत्र भोगीलाल स्वयं एक सन्कित थे। अलवर-नरेश की उन पर विशेष कृपा थी। एक बार वह कुसमरा प्रवार। वहाँ वयोइद्ध किव देत्र को हीन अवस्था में देखकर उन्हें बड़ा क्लेश हुआ और दया दिखाते हुये बोले—"किव तर आपका मकान बड़ा जर्जर हो रहा है। आजा हो, तो हम आपके लिये एक अच्छा-सा मकान बनवा दें।" इस पर देव ने उन्हें एक सुन्द पर कर सुनाया:—

काहू न संग गई गनिका जिमि को, को न कोि गयो छुपरी की। देव तू काको भयो बिगरे सठ, ऋडी भिरे भिगरे भुपरी की।। राखि मैं राखि सकैगो जु राखत जात न चंदन की चुपरी की। खान मसान में खैचिहें खोखरि, जंबुक खोहनि में खुपरी की।।

इसी प्रकार एक दिन राजा मल्जली का शिकार खेलने गये। देव भी साथ ये। एक तालाव में वंशी डाली गई तो किसी कारण वह फँस गई। राजा ने इनसे पूछा—"महाराज यह वंशी किसने पकड़ ली है ? इसके भीतर कीन है ?" देव ने मुँमलाकर कह दिया इसमें तीतर है। राजा को यह इरकत बड़ी बेजा लगी और उन्होंने कहा—"भ्रष्का हम पता लगवाते हैं। यदि तीतर न हुये, तो भापको दग्ड मिलेगा।" तालाब में घुसकर देखा गया, तो वास्तव में तीतर भिला। रात को देवता ने स्वप्न दिया और कहा—श्रापके श्रविवेक के कारण हमें तीतर बनकर श्रपनी जीभ खिंचानी पड़ी, श्रव श्राप सोच समक्त कर बात कहा की जिए। श्रातः-काल स्वप्न की बात याद कर देव ने गृद्गृद् कंठ से निम्नलिखित छन्द देवता की स्तुति में पड़ा—

चाहै सुमेर की छारि करें, श्रर छार को चाहै सुमेर बनावे। चाहै तो रंक को राव करें, चाहे राव को द्वार ही द्वार फिरावे॥ रीति यही करुणांकर की कवि 'देय' कहे बिनतो मोहि भावे। चींटी के पाँय में बांधि के हाथी, वह चाहै समुद्र के पार लगावे॥ अ

किव की वाक्सिद्धि के विषय में दुसमरा में कुछ शौर भी किंवदंतियां प्रचिति हैं। एक तो वाल्यावस्था की है। देव जब विद्याध्ययन करने काशी गए, तो वे काशी मन्दबुद्धि थे। एक दिन एक देवता को परितृप्त करने पर उन्हें वरदान मिला कि तुम्हारी जिह्ना पर सरस्वती नाचेगो। दूसरे दिन जब वे पाठशाला गए, तो सचमुच उन्हें सभी प्रथ कंठाप्र थे। यह देखकर उनके गुरु जी ने कहा कि श्राप तो वाक्सिद्ध पण्डित हैं—श्रव श्रापको पढ़ाने की सामध्य किसमें हैं?— दूसरी, एक पड़ौसी ब्राह्मण परिवार के विषय में श्राज भी कुसमरा में प्रचिति हैं। इनका नया घर बन रहा था। पाएडेय जी ने देव को सामने देखकर पूछा— दुबे जी, श्राज सायत कैसी है? देव ने उत्तर दिया— ''पाएडे ठीक है, इस घर की संतित चार गांवों में फैलेगी।'' इस उक्ति के दो श्रयं हो सकते थे—एक तो यह कि यह परिवार ख़ूब फूलेगा यहां तक कि इस गांव से बाहर तक इसका विस्तार हो जायेगा। दूसरा श्रयं यह भी हो सकता था—यह घर बारह-बाट हो जायगा; परिवार बिखर कर चार गांवों में बस जायेगा। इस दूसरे श्रथं में यह उक्ति ठीक बैठी श्रीर सचमुच यह परिवार श्राज चार गांवों में बस जायेगा। इस दूसरे श्रयं में यह उक्ति ठीक बैठी श्रीर सचमुच यह परिवार श्राज चार गांवों में बसल जायेगा। हम दूसरे श्रयं में यह उक्ति वैठी श्रीर सचमुच यह परिवार श्राज चार गांवों में बिखर गया है।

उपर्युक्त शयः सभी किम्बदंतियां हमने कुसमरा में पिण्डत मातादीन के मुंह से सुनी हैं—श्रीर मातादीन जी ने उन्हें श्रपने पितामह पं० बुद्धिसेन दुबे से सुना था। जैसा कि हमने श्रम्यत्र कहा है—बुद्धिसेन जी श्रीर देव के समय में ४० वर्ष से कम का ही श्रन्तर था। श्रतएव यदि मातादीन जी की स्मृति ने उन्हें श्रिष्क घोखा नहीं दिया, तो ये किम्बदंतियां देव के कुछ ही समय परचात से चली श्रा रही हैं। इनका परीचया कर तीन परियाम सरजता से निकाले जा सकते हैं— (१) देव वाक्सिद्ध कि थे। 'वाक्सिद्धि' को शब्दार्थ में ही प्रक्ष्य कर लोगों ने उनके विषय में यह धारया। बनाकी थी कि उनके मुख से जो कुछ निक्खता था—सहय होता था।

<sup>% [</sup> यह छन्द देव के नाम से केवल मी खित रूप में प्रविता है । ]

- (२) उनका स्वाभिमान सदैव जागृत रहता था। उनकी जीवन-इन्टि गम्भीर थी-राग के साथ विराग की भावना भी उनमें अत्यन्त पुष्ट थी।
- (३) म्रान्तिम दिनों में भी उनकी म्राधिक स्थिति म्रव्ही नहीं थी। मृत्यु—देव के अन्तिम आश्रयदाता थिहानी के अकबर श्रंलीख़ां थे। उनका समय संवत् १८२४ से श्रारम्भ होता है। श्रतएव देव का कम से कम सं० १८२४ तक जीवित रहना सिद्ध होता है। सुखसागरतरक्न उनका श्रन्तिम संग्रह-प्रंथ है। इसके बाद उनका कोई भी श्रन्य प्रथ उपलब्ध नहीं है। श्रत्एव यही परिसाम निकाला जा सकता है कि संत्रत् १८२४-२४ के श्रास-पास ही कित की मृत्यु हो गई थी। इस समय तक उसकी श्रवस्था १४-१४ वर्ष की हो चुकी थी। देव जैसे व्यक्ति के लिए जिसने जीवन में रस का जी भरका उपभोग किया हो-जिसका जीवन-संघर्ष इतना कठोर रहा हो, १४-१४ वर्ष की अवस्था काकी थी । उनकी मृत्यु किस रोग में श्रीर कहां हुई, यह निश्चितरूप से ज्ञात नहीं है। परन्तु उपयु क परिस्थितियों श्रीर कतिपय किम्बदंतियों के श्राधार पर यही धारणा होती है कि कुसमरा में ही उनका शरीर छुटा। परिंडत गोकुलचन्द दीचित ने लिखा है कि देव की मृत्यु १२६ वर्ष की श्रवस्था में इटावा के पास जमुना के किनारे दल्लीप-नगर प्राप्त में हुई थी। जना कि हमन अन्यत्र सिद्ध किया है-दीचित जी ने दो देव कवियों को एक समम्बर इस प्रकार की अनेक आंतियों को जन्म दिया है। ये दूसरे देवदत्त कवि जिनकी मत्यु संवत् १८४६ वि० में राव छन्नसाल के आध्रय दलीपनगर में हुई थी-प्रस्तुत महाकवि देव से भिन्न थे।

## देव का व्यक्तित्व

साधारणतः रीतिकाल की किनता श्रव्यक्तिगत है। फिर भी किनता, चाहें वह कितनी ही श्रव्यक्तिगत क्यों न हो, अपने मूलरूप में किन के श्रास्म से ही उद्भूत होती है। कोई भी किन श्रपनी किनता को व्यक्तिगत राग-द्वेषों से श्रलग नहीं रख सकता। आधुनिक किन प्रस्यक्रप में ऐसा करता है, रीतिकाल का किन श्रप्रस्यक्रप में करता था, बस यही श्रन्तर है। श्रतएव प्राप्त जीवन-उच्यों के श्रितिक केनल काव्य के आधार पर भी देन के व्यक्तित्व की एक स्थूल रूप-रेखा श्रक्ति की जा सकती है।

आ हति और वेशभूषा—भाज देव का कोई चित्र प्राप्त नहीं है। नवरस्न का चित्र सर्वथा कल्पित है। भ्रतएव उनकी भाकृति वेश-विस्थास भादि के विषय में किसी प्रकार की निश्चित धारणा बनाना भसम्भव है। केवल जनभ्र ति के भाषार पर यह कहा जाता है कि वे भस्यम्त स्वरूपवान् थे भीर वैभवपूर्ण वेश- भूषा उनको प्रिय थी। वे एक लम्बा चोगा धारण काते थे, जिसे राजाओं के यहाँ आते जाते समय कुछ अनुचर उठाकर ले चलते थे। इसमें सत्य का कितना अंश है, यह कहना संगत नहीं है। ऐसी दशा में इस विषय में भीत ही रहना पड़ता है।

प्रकृति और स्वभाव-श्रपने समसामयिक श्रन्य कवियों की भाँति देव की भी प्रकृति स्पष्टतः श्वंगारिक थी । परन्तु यह श्वंगारिकता छिञ्जली रसिकता नहीं थी, जो विलास मात्र से सम्बन्ध रखती है । इसमें एक विशेष गम्भीरता थी । रीतिकाल के प्रायः श्रन्य कवि केवल नारी के सौंदर्य के रसिक थे। परन्त देव का मन उसके सौंदर्य से श्रागे उसके व्यक्तित्व तक जाता था । रसिकता की त्तरबाता के साथ उसमें प्रोम की गम्भीर निष्ठा भी वर्तमान थी। प्रकृति की यही गम्भीरता देव के व्यक्तित्व का श्रनिवार्य श्रंग थी। जीवन के प्रति बिहारी के दृष्टि-कोण में जहाँ व्यंग्यमय सुख-सरलता है, वहाँ देव की दृष्टि में एक करुण गम्भीरता है। श्रवज्ञा से श्राहत होकर बिंहारी मुस्कराकर व्यंग्य कर सकते थे, परन्त देव के लिये यह सम्भव नहीं था। उनके श्राहत मन के लिये केवल एक ही शरण भूमि थी, "राधावर विरद को वारिधि" दूसरे शब्दों में 'प्रेम' । देव की कविता में इसोलिये हास्य का अभाव है। इस व्यक्ति के जीवन में ही उसका श्रभाव रहा होगा। राग के साथ ही वैराग्य के भी जो गहरे संस्कार उसके स्वभाव में भिलते हैं वे वास्तव में एक ही प्रवृत्ति के दो पत्त हैं, जो परिस्थित के अनुसार कवि के जीवन श्रीर काव्य में व्यक्त होते रहे थे । श्रपने रागारमक जीवन में मन से "घनेरे-दुःख" पाकर देव के पास केवल एक ही उपचार रह जाता था. उसको मुंद कर मार देना । जीवन की विषमतात्रों से समसीता कर लेना उनकी शक्ति के बाहर था। क्योंकि उनका दृष्टिकीण गहन रागात्मक म्ब्रयवा भावगत था, बौद्धिक अथवा वस्तुगत नहीं था। इसीलिये तो इस कवि को जीवन में सुख नहीं मिला, परन्तु इसीलिये ही इसकी राग-विराग की भ्रभि-ज्यक्तियों में गहराई है। स्वभाव का वह फक्करपन जो जगत एवं जगत्पति दीनों से मजाक कर सके, देव के जिये सम्भव नहीं था।

यौन सम्बन्धों में कठोर संयम का निर्वाह करना, रसिकता और विज्ञास के वातावरण में रहने वाले रीति कवियों के लिये साधारणवः कठिन ही समस्तना चाहिये। देव में रसिकता पूरी मात्रा में थी, विभिन्न देश-जाति की स्त्रियों का उन्होंने वर्णन किया है, सुरत के स्पष्ट चित्र श्रंकित किये हैं। परम्तु इससे तुरम्त ही यह निष्कर्ष निकाल लेना कि इनका चरित्र अष्ट था, श्रन्याच होगा। जीवन के रस का, मन और शरीर के श्रानन्त्र का इन्होंने शब्दी तरह उपभोग किया होगा, इसमें सन्देह नहीं। परम्तु इस चेत्र में भी इनका हष्टिकोण श्रमेतिक

नहीं हो पाया। जिस श्राग्रह के साथ इन्होंने स्वकीया के प्रेम पर बल देते हुए परकीया श्रीर सामान्या का तिरस्कार किया है, जिस श्राग्रह के साथ इन्होंने विषय श्रीर प्रेम का श्रन्तर स्पष्ट करते हुए विषयासक्ति को कुत्सित घोषित किया है, वह केवल परम्परा का पालन नहीं है। उससे श्राप इनकी ईमानदारी में सन्देह नहीं कर सकते। कवि का श्रादर्श देव के लिये वास्तव में 'चा था—

अ जाके न काम न क्रोध तिरोध न लोभ छुवे निहं छोभ को छाँही । मोह न जाहि रहे जग बाहिर, मोल जवाहर ता श्रति चाहौ ॥ बानी पुनीत ज्यां 'देव' धुनी, रस-ब्रारद सारद के गुन गाहौ । सील ससी सविता छविता कविताहि रचे किव ताहि सराहौ ॥

दिएकोण की गम्भीरता और स्वभाव की श्रितशय भावुकता के कारण ही देव में व्यवहार-कुशलता नहीं श्रा सकी। उस युग की परिस्थित के श्रवुकूल जिस हलके मन श्रीर हलकी ज्वान को श्रावश्यकता थी, वह उसकी प्राप्त नहीं थी। स्वभाव से ही यह किय केशव श्रीर बिहारी की तरह दरबारी नहीं बन सकता था श्रीर इसी कारण इतना प्रतिभाशाली एवं रस-सिद्ध होते हुये भी वह उचित श्राक्षय प्राप्त करने में श्रसमर्थ रहा। वैसे तो प्रायः सभी सस्किवता वस्तुतः स्वान्तः सुखाय लिखी जाती हैं, परन्तु देव की कृतियों के श्रध्ययन से श्रापको ज्ञात होगा कि उनकी श्रिपकांश किवता मूल रूप में श्रारम-परितोष के निमित्त ही लिखी गई थी। जीविका का एकमात्र साधन राजा श्रीर रईसों का श्राक्षय होने के कारण देव को भी श्रनेक श्राक्षयदाताओं के 'विनोदार्थ' ग्रंथ लिखने पड़े थे इसमें संदेह नहीं, परन्तु इस प्रकार के ग्रंथ प्रायः स्वतंत्र नहीं हैं ? पूर्व-लिखित ग्रंथों के छन्दों को ही जोड़ जोड़ कर तैयार किये हुए हैं। या फिर ऐसा हुश्रा है कि स्वतन्त्र रूप में रचे हुये ग्रंथों को ही नाम बदल कर या उसी रूप में पीछे से श्राक्षयदाताओं को श्रिपित कर दिया गया है। विभिन्न ग्रंथों में छन्दों की उलट-फेर का कारण कि की परिस्थित श्रीर प्रकृति की यही दिविधा थी। उनकी प्रकृति कहती थो कि—-

श्चापनी बड़ाई जाहि भावें सो हमें न भावें, राम की बड़ाई सुनि देयगो सु देयगो। [देव-शतक]

परन्तु परिस्थित उन्हें इसी के लिए विवश करती थी। इसी मानसिक संघर्ष के कारण उनमें घारमाभिमान की भावना घावश्यकता से अधिक तीन्न हो गई थी। वास्तव में घारमाभिमान ही यह श्रतिशय संवेदना बहुत कुछ खौकिक घसफल-ताशों के कारण उत्पन्न हीन भाव की श्रतिक्रिया थी। वैसे वे श्रहंकारी ब्यक्ति नहीं थे। घपने काव्य की श्रशंसा में एक पंक्ति भी उन्होंने नहीं लिखी। श्रेम के

<sup>🕸 (</sup> देवसुधा-मिश्रवन्धु-सम्पादित )

रंग में द्वा हुआ व्यक्ति आहंकारी हो ही कैसे सकता है ? उनका स्वभाव सहज इवच्छील था-परिहत की भावना उसमें निरिचत रूप से वर्तमान थी-

पैये ग्रसीस लचेये जो सीस, लची रहिये तब ऊँची कहैये [ देव-शतक ] जीवन को फल जग-जीवन को हितु करि, जग में भलाई कर लेयगो सु लेयगो। [देव-शतक ]

धार्मिक संकीर्णता इस न्यक्ति को छू तक नहीं गई थी। देव को भक्त कहता तो स्रतिशयोक्ति होगी, परन्तु कृष्ण श्रीर राधा के प्रति उन्हें सच्चा सनुराग था इसमें संदेह नहीं किया जा सकता। भक्ति-परक उनकी स्रनेक उक्तियां वास्तव में उनकी श्रास्मा की पुकार हैं।

प्रतिभा श्रीर विद्वत्ताः—हृदय की हृन विभूतियों के साथ, देव का व्यक्तित्व मिस्तव्क की भी श्रसाधारण विभूतियों से मंहित था। सोजह वें वर्ष में भाव-विजास सहश प्रंथ की रचना कर लेना जोकोत्तर-प्रतिभा के कारण ही संभव हो सकता था। इसीजिए तो उनके जीवनकाल में ही जोग कहने लगे थे कि हृन्हें सरस्वती सिद्ध है। परन्तु वे प्रतिभा पर ही निर्भर नहीं रहे। श्रध्ययन भी उनका व्यापक श्रीर गंभीर था। सस्कृत श्रीर प्राकृत के साहित्य तथा साहित्य-शास्त्र में उनकी गहरी पैठ थी। तुलसी, सूर, केशव, बिहारी श्रादि का उन्होंने गड़भीर मनन किया था। वैद्याव साहित्य के साथ वेंदांत तथा श्रन्य दर्शन श्रीर उधर तंत्राचार श्रादि का भी उनको विशद ज्ञान था, ज्योतिष श्रीर शायद श्रायुर्वेद से भी वे परिचित थे। यह विस्तृत पांहित्य जीवन के व्यापक श्रनुभव से परिपुष्ट था। इस प्रकार देव का स्वक्तित्व, भाखुकता, प्रतिभा, श्रध्ययन श्रीर श्रनुभव से समृद्ध तो था, परन्तु उसमें बौद्धिक श्रीर कर्म के समृचित काठिन्य का श्रमाव था। इसजिये वह न तो जीवन में श्रीर न साहित्य में ही उदात्त एवं महान् बन पाया—कोप्रल तथा भावमय ही रहा। परन्तु इसके लिए शायद श्राप परिस्थित को भी दोश देना पसन्द करेंगे।

## देव के ग्रन्थ

[ उनकी प्रामाणिकता, रचना-क्रम तथा वर्ण्य विषय श्रथवा प्रतिपाच ]

देव के प्रन्थ :- — देव के जिले ४२ या ७२ प्रन्थ कहे जाते हैं — इसका मूलाधार क्या है, यह निश्चय तो नहीं मालूम, परन्तु श्रनुमानतः पंडितों में प्रचलित जनश्रुति ही हो सकती है। देव के विषय में उनके श्रपने उद्धरणों के श्रतिरिक्त पहला लिखित प्रमाण उनके प्रपीत्र भोगीलाल कृत कतिएय दोहे ही हैं, जो संवत् १८४७ के लगभग रचे गये बखतविलास में दिये हुचे हैं। देव ने स्वयं तो कुछ कहा ही नहीं है, भोगीलाल भी इस विषय में मीन हैं। उन्होंने श्राज़मशाह का उल्लेख तो गर्व के साथ किया है, परन्तु प्रथों के विषय में कुछ नहीं कहा—

जिनको श्री नवरंग सुत भाजमसाहि सुजान, जाहर करो जहान मैं मान सहित सम्मान।

इस प्रकार प्र'य-संख्या का पहला उक्लेख शिवसिंह-सरोज में ही मिखला है:—''इनके बनाये प्रन्थों की संख्या प्राज तक ठीक ७२ हमको मालूम हुई है।'' कहाँ से मालूम हुई है, यह कुछ नहीं खिला गया। परन्तु इतना निश्चित है कि शिवसिंह जी ने स्वयं उनको नहीं देखा था। कहीं पदा था—ऐसी भी ध्वनि उनके शब्दों से नहीं निकलती। ऐसी दशा में उनकी धारखा का प्राष्टार पंडितों में प्रसिद्ध जनश्रुति ही मानी जा सकती है। शिवसिंह के उपरांत इसी संख्या को पं० बालदत्त जी मिश्र ने दुहराया है भीर उसको बहुत कुछ विश्वसनीय माना है: ''एतइ श ही में पचीस-तीस प्रन्थ इन महाशय के रचे हुए प्रस्तुत हैं, भीर दृष्टिगोचर हुये हैं। देशांतरों में भी इनके भीर भीर प्रन्थ सुने जाते हैं।'' भागे चल कर हिन्दी नवरत्न में ७२ के साथ १२ का विकल्प भी दे दिया गया है:— ''कोई कहता है, इन्होंने ७२ प्रन्थ बनाये भीर कोई इन्होंने १२ प्र'भों का रचिता बतलाता है। हम इतना भवरय कहेंगे कि यदि इन्होंने १२ प्र'भों का रचिता बतलाता है। हम इतना भवरय कहेंगे कि यदि इन्होंने १२ प्र'भों का रचिता बतलाता है। इस इतना भवरय कहेंगे कि यदि इन्होंने १२ प्र'भों का रचिता बतलाता है। इस इतना भवरय कहेंगे कि यदि इन्होंने १२ प्र'भों का रचिता कर कर नवा प्रन्थ तैवार कर हेते थे।'' पर देव को १२ प्र'भों का रचिता कीन कहता है, इस विवय में मिश्रवन्तु मीन हैं। स्पष्टतः वहाँ भी पंडितों

में चली आई हुई जनश्रुति ही प्रमाण रही होगी। हाँ, उपर दिये हुये उद्धरण से चह निश्चित है कि स्वयं मिश्रवम्युओं का मत ४२ संख्या के ही पत्र में है। श्रीकृष्ण्यिहारी, पं॰ रामचन्द्र शुक्ल और उनके उपरांत अन्य सभी लेखक भी इन्हों वैकल्पिक संख्या-द्वय को उद्ध त करते हैं। अस्तु।

वास्तविक संख्या कुछ भी हो, श्राज-कल मिलाकर देव के केवल १८ अंथ प्राप्त हैं:--- सुदित

```
( तरुण भारत प्रथावली, दारागंज, प्रयाग इत्यादि )
 १ भावविलास
                      ( भारत जीवन प्रेस )
 २ श्रष्टयाम
 ३ भवानी-विसास
 ४ रसविलास
                      (भारत जीवन प्रस)
 ४ प्रेम चन्द्रिका
                          ( देव-प्रन्थानजी, नागरी प्रचारिकी सभा )
  ६ रागरलाकर
 ७ सुजान-विनोद
 ८ जगहर्शनपचीसी
                                        (बालचंद यंत्रालय, जयपुर)
 ६ श्रात्मदर्शनपचीसी
                      वंराग्य-शतक
१० तत्वदर्शन पचीसी
११ प्रेम पचीसी
```

कृष्णविहारी जी की हस्ति जिलत प्रति में इस संप्रह का नाम देवशतक है।

- १२ शब्द-रसायन (साहित्य सम्मेखन)
- 3३ सुख-सागर-तरंग—पं० बाखवत्त मिश्र सम्पादित मुद्रित प्रन्थों में सुन्दरी-सिंद्र भी है, पर वह स्वतन्त्र प्रन्थ नहीं है।

#### हस्त-लिखित

- १४ प्रेम-तरंग श्री ज्ञजराज पुस्तकालय गेँथीली (तथा भ्रम्यत्र प्राप्य )
  १४ कुराल-विलास ,, ,, हिंदी एकेडेमी (तथा भ्रम्यत्र प्राप्य)
  १६ जाति-विलास ,, ,, (तथा भ्रम्यत्र प्राप्य )
  १७ देव-चरित्र ,, ,,
  १८ देवमायाप्रपंच (नाटक ) ,, तथा पं० मातादीन के पास
  प्राप्त प्रम्यों में दो प्रम्य भीर भी हैं, जो देवकृत कहे जाते हैं:
- १ श्रकार-विकासिनी (जो सम्वत् १६६१ में वूसरी बार श्री गोकुसचन्द्र दीचित के सम्यादन में भरतपुर के प्रकाशित हुई है।)
  - २ शिवाष्टक (जो मांबुरी में इप चुका है ।)

परन्तु इनके विषय में श्रभी विद्वानों में मतमेद है। फिर उपयुक्त २० ग्रन्थों के श्रतिरिक्त कुछ श्रन्य ग्रन्थ भी कम से कम नाम-शेष रूप में बहुत दिनों से पंडितों में प्रसिद्ध चले श्राते हैं:—

- रसानन्द-लहरी (शिवसिंह सरोज, 'भारत के धुरन्धर कवि' में उल्लिखत)
   श्रीपंका (शिवसिंह सरोज)
- ३ स्भिज-विनोद (शिवसिंहसरोज, भारत के धुरन्धर कवि )
- ४ राधिका-विलास ,, ,, ,,
- १ पावस-विलास ( ब्रजराज जी के साच्यानुसार )
- ६ बृत्त-विलास
- ७ नख-शिख-मेम-प्रदर्शन (?) ( नागरी प्रचारिणी सभा की खोज )
- नीतिशतक (पं० बालचन्द जी के साच्यानुसार)
- ह वैद्यक प्रंथ (भिनगा पुस्तकालय)

इस प्रकार प्राप्त और उल्लिखित प्रन्थों की संख्या २६-३० हो जाती है। इनमें यदि दीचित जी द्वारा माने हुये श्रितिक्त प्रन्थों को श्रीर जोड़ दिया जाय, तो देय कृत ४८ प्रन्थों के नाम प्रस्तुत किये जा सकते हैं। परन्तु ये सभी मान्य नहीं हैं। उत्पर की सूची के कितपय प्रन्थ श्रीर दोचित जी द्वारा उल्लिखित श्रितिक्त प्रन्थ स्पष्टतः ही देवकृत नहीं हैं। श्रव हम इनकी सविस्तर परीचा करेंगे।

#### भाव-विलास---

देव का पहला प्रनथ: --देव का पहला प्रनथ की नन्सा है, इस विषय में श्रिषक विवाद नहीं है। देव ने स्वयं भावविलास के श्रन्त में लिखा हैं--

> शुभ सत्रह से झ्यालिस, चढ़त सोजही वर्ष। कड़ी देव मुख देवता, भाव-विलास सहर्ष॥ दिल्ली-पति श्रवरङ्ग के, श्राजम साहि सपूत। सन्यो सराह्यो ग्रन्थ यह, श्रष्टजाम संजूत॥

उपर्युक्त दोहे में यदि 'कड़ी देव मुख देवता' को साधारण श्रलंकारिक प्रयोग मानते हुने उसका केवल यही सीधा श्रथं किया जाय कि शुभ संवत् १७४६ में १६वें वर्ष में पदार्पण करते हुने देव ने भाव-विलास की रचना की, तो ऐसा श्रनुमान होता है कि अप्टयाम शायद उससे पहले बन चुका होगा। इस अनुमान के कुछ स्पष्ट कारण भी हैं। १-प्रायः ऐसा होता है कि कंवि अपनी कृति की रचना के बाद फ्रीरन किसी सहत्रय वा गुवाश के पास ले जाता है, अधिक विलम्ब नहीं करता। यदि ऐसा मान लिया जाए, तो बही करपना की

जा सकती है कि अप्टयाम पहले ही बन चुका था। देव भावविलास की रचना कर आज़ामशाह के पास उपस्थित हुये। साथ ही अप्टयाम भी लेते गये, जो उनके पास पहले का रचा हुआ रखा था। इस पच का समर्थन करने के लिये एक बात यह भी कही जा सकती है कि भावविलास जैसे बँधे हुये रीति-अन्थ से पहले अप्टयाम के अपेचाकृत फुटकर छन्दों की रचना कि के लिये अधिक सहज हुई होगी। इसके अतिरिक्त यह भी असंदिग्ध ही है कि अप्टयाम के छन्द भावविलास के छन्दों से हलके पड़ते हैं। अतएव इस दिट से तो यह अनुमान होता है कि अप्टयाम देव की अथम कृति है। भावविलास की रचना उसके कुछ (कुछ महीने) बाद हुई थी।

परन्तु उसके विपरीत यदि 'कड़ी देव मुख देवता' के शब्दार्थ की पूरी सांकेतिकता के साथ प्रहण करते हुए, दोहे का श्रर्थ यह किया जाये कि संवत् १७४६ में सोजहर्ने वर्ष के लगते हो देवी सरस्वती श्रायन्त हर्ष-पूर्वक ( भाव-विजास के रूप में ) देव के मुख से प्रकट हुई तो इसमें सन्देह नहीं रह जाता कि भाव-विलास ही कवि का पहला प्रन्थ है। सास्वती के सहर्ष प्रकट होने का वाल्पर्य वाणी का प्रथत रुफ़ाण ही है। श्रष्टयाम भी तभी, उसी के श्रास-पास, रचा गया था। परन्तु उसका रचना-काल भाव-विलास के परचात् ही मानना पहेगा। श्राष्ट्रयाम के एक में जो तर्क दिये गये हैं, उनमें काफी शक्ति है, परन्तु वे श्रकाट्य नहीं हैं, उनके विरुद्ध उनसे पुष्टतर युक्तियाँ दी जा सकती हैं। वास्तव में श्रष्टयाम इतना छोटा ग्रन्थ है कि उसकी रचना के लिये देव जैसे वाकसिद्ध कित को दस पनद्रह दिन से श्रधिक नहीं लगे होंगे। श्रतएव यह बड़ी सरलता से कल्पना की जा सकती है कि भावविलास में श्रंगार-रस के श्रंग-उपांगों का पूरा वर्णन करने के उपरांत, तभी, उसी के विस्तार रूप उन्होंने श्रष्टयाम की भी रचना कर डाखी हो, भीर कुछ दिन बाद वे इन दोनों प्रन्थों को लेकर ही तत्कालीन प्रसिद्ध गुगाज्ञ आजमशाह के दरबार में उपस्थित हुए हों। दूसरे काव्य-युग के विषय में तो यह कहा जा सकता है कि किसी कवि के लिये आरम्भ में ही बँधा हुआ रीति-अन्य जिल्ला सहज नहीं है, परन्तु रीति-काज की तो यह परम्परा ही थी । प्रत्येक कवि प्रायः पहले भ्रपनी शक्ति रीति-प्रन्थ पर ही परखता था । प्रमाख-स्वरूप रीवि-काब के भनेक कवियों के नाम उपस्थित किये जा सकते हैं जिन्होंने केवब रीति-प्रन्य ही बिखे हैं, या जिनकी प्रथम कृति निश्चित ही शुद्ध रीति-प्रम्थ है। देव ने अपने विद्याप्ययन-काश में संस्कृत के रीति-प्रन्थों का पारायण किया ही होगा । तभी उसी अध्ययन-काक में ही उन्होंने मानुदत्त की रस-तरंगियी की, जी संस्कृत के हास शुम में प्रत्यन्त बोक-प्रिय हो गई थी, भाषार मान कर भाव-विवास की रचना कर डाबी-पह अनुमान, मैं समकता हैं, अत्यन्त सहज और निर्दोष है। माच-विकास

का कम-विधान बहुट कुछ रस-तरंगिणी के आधार पर बनाया गया है। देव ने यद्यपि साहित्य के एक प्रतिभावान विद्यार्थी की भाँति बढ़े स्वच्छ रूप में अपने श्राधार का उपयोग किया है, तथापि उसमें किसी प्रकार की मौलिक शित-उद्भावना कम से कम नहीं है। विवेचन का क्रम तथा भेद-प्रभेद सभी उसी के श्चनकुल हैं। श्रव तीयरा तर्क यह रह जाता है कि भाव-विज्ञास के छुन्द श्रव्याम के छन्टों की अपेका सुन्दर हैं-इसका उत्तर यह है कि वास्तव में जो भाव-विलास शाज उपलब्ध है वह श्रद्धमानतः जैसा कि भिश्र-बन्धुश्रों ने माना है, मूल भाव-विलाय न होकर उसका संशाधित संस्करण है। अप्ट्याम ही क्या, उसके कुछ बन्द तो 'भवानी-विलास', 'जाति-विलास', 'देव-चरित' श्रादि के श्रानेक छन्दों की श्रपंता भी श्रधिक सन्दर श्रीर श्रीद हैं। तब क्या उसकी इन सभी के पीछे की रचना थोडे ही मान लिया जायेगा ? सारांश यह है कि हम 'भाव-विलास' को ही देव की प्रथम-कृति मानते हैं, 'श्रप्टयाम' की रचना उसकी रचना के कुछ ही बाद सम्भवतः उसके श्रन्तिम विलास ( जिसमें कि श्रलंकारों का श्रकरण है ) से पूर्व ही हुई थी। 'भाव-विलाम' में श्रंगार के सभी श्रंगों का वर्णन करने के उपरांत, किशार किन ने उसी के विस्तार रूप श्रव्टयाम की भी रचना कर डाली, श्रीर कुछ दिन बाद युवराज श्रामजुशाह के पाम दिल्जी में जाकर उपस्थित हुशा। श्राजमशाह उस यमय न केवल अपनी गुण-प्राहकता वरन साहित्यिक संस्कृति श्री । श्रीभरुचि के लिए भी उत्तर-भारत में श्रीबह था। श्राप देखिये कवि श्राजमशाह के दान का गुण-गान नहीं करता. उसकी सराहना पर श्रिभमान करता है।

प्रामाणिकता — भाव-विलास देवकृत प्रन्थ है, इसमें तो सन्देह के लिये स्थान ही नहीं है, स्वयं देव की साली है। परन्तु उसका काव्य इतना सुन्दर है, श्रीर देव के श्रन्य प्रन्थों की श्रपेला उसमें भौड़ता भी श्रिष्ठक है, इसलिये यह प्रश्न श्रवश्य उठाया जा सकता है कि क्या भाव-विलास मूलतः इसी रूप में रचा गया था श्रथवा प्रस्तुत संस्करण उसका परिशोषित रूप है। देव १६ वर्ष की श्रवस्था में ही एक रीति-प्रन्थ का प्रणयन कर सके, यह बात श्राश्चर्यजनक श्रवश्य हो सकती है, परन्तु श्रवश्यत्मनीय या श्रयम्भव नहीं क्योंकि वे श्रय्यन्त प्रतिभावान् कि थे। श्रापुनिक कि यों की कुछ श्रारम्भिक कृतियां भी इसकी साली हैं। परन्तु इसके श्राग यह प्रश्न भी तो उठता है कि यदि देव सच्छुच इतने प्रतिभावान् थे तो उनकी बाद को रचनाएं भी उसी श्रनुपात से भीड़तर होती जानी चाहियें। परन्तु हम देखते हैं कि ऐसा नहीं हुआ। 'भवानी-विलास' श्रीर 'जाति-विलास' निश्चत ही भाव-विलास से सुन्दर काव्य नहीं हैं। श्रष्ट्याम की कविता तो स्पष्ट ही कहीं हलको है। इसलिये भाव-विलास के विषय में इमारी भी वही धारणा

बनती है जो मिश्रवन्धुओं ने प्रकट की है। अर्थात् प्रस्तुत भाव-विकास मूख भाव-विखास का संशोधित रूप है। देव छुन्दों की उलट-पुलट तो करते ही रहते ये— भाव-विखास उनका पहला सर्वा गपूर्ण रीति-प्रन्थ है, उसके प्रति उनका ममत्व होना स्वामाविक ही था। अतएव उन्होंने उसके हलके छुन्दों को निकाल कर बाद के रचे हुए उन्ह्रन्ट छुन्दों को उसमें रख दिया होगा, परन्तु ऐसा एक विशेष सीमा के भीतर ही हुन्ना होगा। मूल प्रन्थ भी पर्याप्त रूप में उन्ह्रन्ट रहा होगा यह नहीं भुखाया जा सकता, क्योंकि आजमशाह जैसा न्युत्पन्न साहित्यिक किसी साधारण प्रन्थ की प्रशंसा नहीं करता!

वर्ग्य विषय: --- भावविलास का वर्ग्य विषय है:

" किव देवदत्त श्रंगार-रस सकल भाव-संयुत सँच्यो,
सब नायकादि-नायक-सहित, श्रलङ्कार वर्गन रच्यो॥"

देव का सिद्धान्त है कि जीवन के चार पदार्थों में सब से प्रथम स्थिति है धर्म की, धर्म से श्रर्थ की उत्पत्ति होती है, श्रर्थ से सुख की । सुख का सर्वस्व रस है, भीर रस का कारण है भाव । रसों में मुख्य शंगार है, इसिबये प्रस्तुत प्रन्थ में उन्होंने केवल उसी का सर्वाङ्ग विवेचन किया है. श्रन्य रसों का स्पर्श भी नहीं किया। भाव-विलास में पांच विलास हैं। पहले विलास में स्थायी भाव रति का विवेचन है। रति दर्शन या अवण से उद्बुद्ध होती है। फिर विभाव म्रर्थात् श्रालम्बन श्रीर उदीपन का ग्रीर श्रन्त में श्रनुभाव का वर्णन है। दूसरे विलास में शारीर और त्रांतर संचारियों का त्रर्थात सारिवक भावा त्रीर प्रचलित निर्वेदादि संचारियों का विवेचन है। श्रान्तर संचारियों की संख्या देव ने छल को मिला कर ३४ मानी है और वितर्क के चार श्रवांतर भेद किये हैं — विप्रतिपत्ति. विचार, संशय श्रीर श्रध्यवसाय । तीसरा विलास रस का वर्णन करता है । रस दो प्रकार का होता है-लौकिक श्रीर श्रलीकिक। श्रलीकिक के तीन भेद हैं - स्वाप्निक, मानोर्शक श्रीर श्रीपायनिक; श्रीर लौकिक के ६ भेद हैं श्रुक्तारादि । नाटक में भरत श्रादि ने 🕿 रस ही मारे हैं. परनतु काव्य में शान्त सहित नौ रस होते हैं। श्वकार के साधा-रगतः दो भेद हैं संयोग श्रौर वियोग । परन्त देव ने इनके श्रतिरिक्त दो श्रन्य भेद भी माने हैं प्रच्छन्न श्रीर प्रकाश । संयोग के श्रन्तर्गत हाव का उल्लेख किया गया है, श्रीर वियोग के श्रन्तर्गत दश अवस्थाओं तथा मान श्रादि का। चतुर्थ विलास में नायक-नायिकादि का वर्णन है : यह नायिका-भेद प्राचीन संस्कृत भाषार्थों के भनुकूल ही है। देव ने जाति, सत्व, ग्रंश, देश भादि का भएना प्रस्तार यहां नहीं फैलाया। पांचवें विलास में अबद्वार हैं। देव ने अलद्वारों की संस्था देश ही मानी है, और अखद्वार जो भी हैं वे इनके भेद-प्रभेद ही कहे जा सकते हैं. स्वतस्त्र नहीं :

'श्रबङ्कार मुख्य उनताबिस हैं देव कहै, येहूं पुराननि मुनि मतिन में पाइये। श्राधुनिक कविन के संमत् श्रनेक श्रीर, इनहीं के भेद श्रीर विविध बताइये।'

इन ३६ में रसवत, उर्ज्जस्वल श्रीर श्रेम (श्रेय) के भी नाम हैं।

जैया कि मैंने श्रभी कहा-वर्णन का यह क्रम-श्रथीत पहले स्थायी भाव, फिर विभाव, श्रनुभाव, सालिक श्रीर संचारी, उसके उपरांत रस,-हाव का संयोग के अन्तर्गत वर्णन, इत्यादि, ज्यों का त्यों भानदत्त की रसतरंगिणी के अनुकूल है। इसके प्रतिरिक्त ग्रन्य मुख्य उद्भावनाएँ भी-उदाहरण के लिए साव्विक श्रीर साधारण संचारियों के 'शारीर' श्रीर 'श्रांतर' नाम, वितर्क के चार भेद, चौबीसवां मंचारी 'छुल', रम के लौकिक श्रलौकिक श्रौर फिर स्वाप्निक श्रादि भेद. सभी भानदत्त मे ही प्रहण किए गये हैं। परन्तु लक्षण श्रीर उदाहरण दोनों में ही देव स्वतन्त्र हैं। लक्त्य में कहीं-कहीं रसतरंगियी की ध्वनि मिल भी जाए किन्तु उदाहरण सर्वथा मीलिक हैं। भानदत्त के श्रतिरिक्त भावविलास का दूसरा श्राधार है केशव । श्रंगार के प्रचल्ला श्रीर प्रकाश भेद तथा श्रवाहारों के नाम श्रीर लक्तमा प्रायः केशव के प्रन्थों से लिए गये हैं। उपयुक्त विवेचन से स्पष्ट है कि भाव-विलास वास्तव में बाल-कवि का पहला सफल श्रभ्यास है। रीति-प्रन्थ की द्दिन्द से उसमें विवेचन की मौतिकता निस्सन्देह नहीं है, परन्तु विवेक और स्वच्छता श्रवश्य है। भाव-विलास में लक्षण बहुत स्पष्ट हैं श्रीर उदाहरण श्रत्यन्त स्वच्छ । प्रस्तार का गोरख-धन्धा, जो देव के रीति-विवेचन का सब से बढ़ा दीप है, इसमें नहीं है। काव्य की टब्टि से प्रस्तुत छन्द श्रत्यन्त सरस श्रीर मधुर हैं---भावों की कोमलता और हलकी रंगीनी, जो किशोर वय का वरदान होती है, उसमें सर्वत्र मतकती है। शैली में भ्रभी वह प्रीइता भीर गाइबन्धरव नहीं भ्राया जो देव के बाद 😅 के प्रम्थों में मिलता है---परन्तु उनके सभाव में एक सुख-सरल गति, प्रर्थव्यक्ति एवं स्कीतता उसमें भनिवार्यंतः मिलती है। उसमें देव के श्रीद प्रन्थों की वह बुक्तता और कप्टार्थ नहीं है, जो उनकी शैखी का सब से बढ़ा श्रमिशाप है। यही कारवा है कि वह रसिकों को इतना मधिक शिय रहा है।

#### मप्रयाम-

अध्याम देव का दूसरा अन्य है। जैसा कि उपवुंक्त विवेचन से अमास्तित होता है, इसकी रचना भाव-विकास के कुछ ही समय बाद संबद् १७४६ में हुई होगी। तभी भाव-विकास और अध्ययाम को सेकर देव आज़ानताह के दरबार में उपस्थित हुए होंगे। इस अन्य की शामास्विकता तो निर्विचाद ही है— स्वयं देव के शब्द ही उसके लांची हैं—'सुन्यों सराह्यों प्रन्थ यह, श्रव्दजाम संजूत।' इसकी कविता में सौन्दर्य एवं माधुर्य की अपेचाकृत न्यूनता है, इसलिए बड़ी सरलता से यह माना जा सकता है कि प्रस्तुत रूप ही इसका मूल रूप है।

इसका वर्ण्य विषय नाम से ही स्पष्ट है—इसमें नायक-नायिका के श्रप्ट-याम श्रथवा चौंसठ घड़ी के विविध विलास का क्रमबद्ध वर्णन है :—

श्रद्याम की यह परम्परा वैष्णव किवयों में प्रहण की गई है, रीति-काच्य में इस प्रकार का विशेष प्रचलन नहीं था। वैष्णव किवयों ने जिस रीति श्रीर कम से भगवान श्रथ्या राधाकृष्ण का कार्यक्रम विशेष किया है, उसी रीति श्रीर क्रम से देव ने नायिका या दम्पति के विविध विलासों का वर्णन किया है। कहने की श्रावश्यकता नहीं कि लगभग यह सम्पूर्ण कार्यक्रम श्रंगारमय ही है, बस मोजन का केवल एक बार वर्णन है। यह वास्तव में तत्कालीन धनपतियों के श्रक्मंण्य विलासी जीवन का चित्र है जो वर्नियर श्रादि के वर्णनों से उपों का त्यों भिल जाता है। रीति की दृष्टि सं श्रष्ट्याम को भी नख-शिख की भांति संयोग-श्रंगार का एक श्रंग ही मानना चाहिए जिसमें स्वकीया के विविध विलासों का वर्णन होता है।

काष्य की दिष्ट से देव के प्र'थों में श्रष्टयाम का महत्व शिवाष्टक को छोड़, श्रीर सबसे कम है— उसमें उत्कृष्ट छंद न हों यह बात नहीं, यों तो देव के कितिपय प्रथम श्रोशी के छंद उसमें मिलते हैं, परन्तु उनकी संख्या श्रपेकाकृत बहुत थोड़ी है। श्रष्टयाम के बहुत थोड़े छंदों की ही देव ने श्रन्य प्रन्थों में पुनरा-हित की है। वर्णन कहीं-कहीं सर्वथा इतिवृत्तात्मक हो गये हैं। शैली में श्रभी वह प्रोदि, तथा भाषा में वह गंभीर संकार नहीं श्राई।

सब भिलाकर अष्टयाम में ६४ दोहे, ३२ सबैया और ३२ कवित्त धनाचरी हैं। सभी छुंद नवीन हैं। भाव-विलास के एक भी छुंद की अष्टयाम में पुनराबुत्ति नहीं हुई।

# मवानी-विलास---

भवानी-विकास का रचना-काल नहीं दिया हुआ है—-अतएव बहिर्साच्य राया अन्दर्साच्य के आधार पर ही उसका निर्वय हो सकता है। भवानी-विकास के लिए दुर्माग्य से बहिर्साच्य का भी समाव है क्योंकि उसका सक्तेच्य कहीं दूसरी जगह नहीं आता। स्वयं देव ने शब्द-रसायनादि में भाद- विकास और रस-विकास का उन्नेख तो किया है, परन्तु भवानी-विकास के विषय में वे मौन हैं। ऐसी स्थित में हमारे पास केवल अन्तर्साष्य का ही आधार शेष रह जाता है। भवानी-विजास नादरी के राजा सीताराम के सुपुत्र ( वास्तक में भतीजे) भवानीवृत वैश्य को समर्पित है:

श्रीपित जेहि सम्पति दुई सन्तित सुमित सुनाम, ग्रादरीक ग्रवि दादरी-पति नृप सीताराम ॥ सँवत्तसिंह अ(पति ?) धर्मधुज सीताराम नरेन्द्र, ता सुत इन्द्र कुवेर सम वैस्य सुषंस महेन्द्र ॥

**용용 용**용

उपयु क्त उद्धरणों से स्पष्ट है कि भवानीविलास राजा सीताराम के ही राज्य-काल (संवत् १७४०-१८००) में रचा गया था। भवानीदत्त श्रभी युवक ही थे। राजा का जिताब उन्हें श्रभी नहीं मिला था।

काव्यगुण श्रीर विवेचन की श्रीदता की दृष्टि से भवानी-विलास देव की त्रारिभक रचना ही ठहरती है। उसके विवेचन में भाव-विलास की अपेचा अधिक विस्तार है-काव्य में श्रव्याम की श्रपेता स्पष्टतः ही श्रधिक प्रौड़ता श्रौर सीदर्थ है। नायिकायों का जाति-भेद श्रंश-भेद के श्रनुसार विस्तार सबसे पूर्व इसी प्रथ में किया है। परन्तु अभी देश-भेद का प्रस्तार नहीं फैलाया गया। जैसा कि श्रन्य परिडतों का भी श्रनुमान है, देश-भेद का यह प्रस्तार देव की देश-विदेश यात्रा का परिणाम था - श्रीर सबसे पूर्व जाति-विलास में फिर रस-विलास में इसका समावेश किया गया था। काव्यगुण की दृष्टि से भवानी-विलास रस-विलास की श्रपेक्षा स्पष्टतः ही हलका है। श्रतएव भवानी-विलास. की रचना कम से कम जाति विलास से पूर्व श्रीर भाव-विलास तथा श्रप्टयाम के बाद ही मानी जा सकती है। श्रव श्रगा जातिविलास को देव की देशब्यापी यात्राः के श्रनुभव का परिणाम माने श्रीर रस-विलास के श्राधार पर उसका रचना-काल सं० १७८० के कुछ पूर्व निर्धारित करें, तो ऐसा अनुमान करने में कोई कठिनाई नहीं हो सकती कि किव की यह यात्रा १६६४ के श्रास-पास श्रारम्भ हुई होगी। यह सीमा श्रभी कुछ श्रीर नीचे उतारी जा सकती है, क्योंकि भवानीविजास की प्रशस्ति से स्पष्ट है कि देव भवानीदत्त के यहां काफ़ी दिन तक =-१० वर्ष तक भवश्य सम्मानपूर्वक रहे । प्रथ-रचना इस भाश्रय-काल के श्रारम्भ में ही मानी जा सकती है। उसी के आधार पर तो यह मैत्री अथवा आश्रय मिला होगा। इसी प्रकार भवानी-विलास के रचना-काल की द्वितीय सीमा को इम सं ० १७४२

क्ष ( सुत श्रथवा पितु )

तक ग्रासानी से खींच से ग्रा सकते हैं। सम्भावना यही है कि दिल्ली में ग्राज़मशाह के यहाँ कुछ वर्ष ही रहने के बाद—क्योंकि ग्राज़म-शाह इन दिनों दिख्ण में व्यस्त था—देव वहीं से दादरी चले ग्राये होंगे ग्रीर वहाँ रहकर सं० १७५०-५५ के बीच उन्होंने भवानीविज्ञास की रचना की होगी। इस ग्रानुमान में बहुत-सी किड़ियां जोड़नी पढ़ी हैं परन्तु वे ग्रसम्बद्ध नहीं हैं।

प्रामाणिकता - भवानी-विलास की प्रामाणिकता में कोई संदेह नहीं है। प्राय: प्रत्येक विलास के अन्त में देव ने अपना और अपने आश्रयदाता का नाम दिया है। भाव-विलास के अनेक छंद उद्धृत हैं और इसके अनेक छंदों की देव के अन्य प्राय: सभी अंथों में पुनरावृत्ति हुई है। इसके अतिरिक्त भवानी-विलास के रस और नायिका-विवेचन का कम, शब्दात्रली आदि भी ठीक वेसे ही हैं जैसे कि रस-विलास या कुशल-विलास आदि अंथों के। इसका केवल एक ही संस्करण प्राप्त है, जो भारत-जीवन प्रस से बा० रामकृष्ण वर्मा के सम्पादन में प्रकाशित हुआ है। इसकी हस्तिलिखत प्रतियाँ सूर्यपुरा, टीकमगढ़ (१), गंधीली, लखनऊ आदि में उपजब्ध हैं। यह संस्करण पाठ-शुद्धि को दिन्द से अत्यन्तं असन्तोषजनक है। इसमें स्थान स्थान पर यहां तक कि विलासों के कम-वंबन में भी अशुद्धियां भिलती हैं। चौथा विलास कहां समाप्त होता है, इसका निर्देश ही नहीं है।

वर्ण्य विषय :--भवानोविलास ययपि रस के विवेचन से श्राह्म होता. है, परन्तु उसका वर्ण्य विषय नायिका-भेद ही है। इसमें श्राठ विलास हैं, पहले विलास में मंगलाचरण के उपरांत प्रन्थ-निर्देशिका स्तृति है; फिर श्रुङ्गार रस की प्रमुखता का प्रतिपादन और उसका सांगीपांग वर्णन है। दूसरे में श्रङ्कार की प्रधान श्रालम्बन नायिका का जाति तथा कर्मभेद से वर्शन है श्रीर तीसरे में श्रंशभेद के श्रनुसार । चौथे में मुग्धा के प्रथम चार भेदों के साथ पूर्वराग वियोग का वर्णन है. जिसमें श्रमिलाष श्रादि दस काम-दशाश्रों का भी समावेश है। पांचवें विलास में मुखा के श्रन्तिम भेद सलजरित श्रीर मध्या के प्रथम दो भेदों के साथ पहले समागम का वर्णन है, श्रीर श्रन्त में मध्या के श्रन्तिम दो तथा श्रीहा के चारों भेदों के साथ सुख-भोग का । छठे विलास में मध्या के अन्तर्गत नायिका की ( स्वाधीन-पतिका, वासक-सजा आदि ) आठ अवस्थायें, श्रीर प्रीदा के अन्तर्गत दश हाव वर्णित किये गये हैं। सातर्वे विजास में मध्या-प्रौढ़ा के मान का विवेचन करते हुए धीरा, घीर-धीरा, श्रधीरा, ज्येष्ठा, कनिष्ठा, श्रन्य-सम्भोग-दुःखिता, गर्विता श्रादि का विवरण है--फिर परकीया के भेद संखेप में कहे गये हैं; श्रीर श्रन्त में नायक के भेद, संखा-संखी मादि का चलता उल्लेख है। माठवें तथा भ्रन्तिम विलास में शङ्कार के भ्रतिरिक्त शेष भार्डो रसों का वर्णन है। देव ने वीर रस के युद्धवीर, दानवीर भीर द्यांशीर वीन भेद माने हैं। शान्त के, पहले-शरवय और श्रंद शांत दो भेद, फिर शरवय के

प्रेम-भक्ति, शुद्ध-भक्ति और शुद्ध-प्रेम-तीन भेद दिये गये हैं। हास्य के उत्तम, मध्यम और प्रथम ये तीन भेद; और करुण के--करुण, प्रतिकरुण, महाकरुण, लघुकरुण और मुल-करुण ये पाँच भेद माने हैं। देव ने अपने रस-सम्बन्धी मुख्य सिद्धान्तों का प्रथम विवेचन भवानीविलाम में ही किया है। भवानीविलास में उन्होंने स्पष्ट लिखा है कि नो रमों में तीन मुख्य हैं—श्रक्कार, वीर और शान्त-शेष छः रस दो दो कर इन्हों तीनों में लीन हो जाते हैं:—हास्य और भय श्रक्कार में; रौद्ध और करुण वीर में; तथा श्रद्धभुत और वीभत्म शान्त में। अन्त में शान्त और वीर भी श्रक्कार में लीन हो जाने हैं। श्रवण्य मुल रस श्रक्कार ही है:

''भूिल कहत नव रस सुकवि, सकल मूल श्रङ्गार, नेहि उछाह निर्वेद लें, वीर सांत संचार । भाव सहित सिंगार में, नवरस सलक श्रजरन, ज्यों कंकन मिन-कनक को ताही में नवररन ॥''

जैमा कि मैंने प्रन्यत्र कहा है— भवानीविलास का साहित्यिक मूल्य भाव-विलाय से विशेष प्रधिक नहीं है। उसके रीति-विवेचन में भावविलास की स्वच्छता का स्पष्ट प्रभाव है। भावविलास के किव की दिन्द लक्षण-प्रन्थ की रचना पर स्थिर रही थी। परन्तु भवानीविलास में ऐसा नहीं है। उदाहरणों का महस्व लक्षणों की प्रपेषा कहीं बढ़ गया है, भेद-प्रस्तार में वृद्धि हो रही है; इसलिए श्रनुपात शिथिल हो गया है। इसी प्रकार भावाभिव्यक्ति में भी स्वच्छता अपेषाकृत कम है। भावविलास के छन्दों को चंचलता और सुकुमारता भी यहां नहीं मिलती। परन्तु कविता के कण्ठ में कुछ गांभीर्य श्रवस्य श्राता जा रहा है। रचना में शब्द-गुम्फों की किइयां जो देव की भाषा का विशेष गुण है—धीरे धीरे बनना श्रारम्भ को होई हैं—यह सहज ही लक्ष्य किया जा सकता है।

### शिवाष्टक---

शिवाष्टक देव की श्रत्यन्त श्रारिमक कृति है। पुस्तिका के श्रन्त में देव ने स्वयं ही उसका रचना-काल दे दिया है:—इति श्रीदेवदक्तिर-ियतं श्रद्भरस्तोत्राण्टकं समाप्तम् सं० १७४४ उपेष्ठ बदी ४। श्रतप्द श्रनुमानतः भवानी-िवलास की रचना के श्रास-पास ही इन सुन्दों का भी निर्माण हुशा होगा। इसमें शिव की स्तुति के केवल प्रकृति हैं। कुछ विद्वानों को इन सुन्दों के देव-कृत होने में सन्देह हैं, परन्तु वास्तव में सन्देह के लिये कोई स्थान नहीं है। इसकी मुख प्रति पर देव का नाम शक्कित है। राय कृष्णादास जी को यह प्रति देव-वंशक पविषत मातादीन जी से प्राप्त हुई थी, जिनके यहां वह देव के दो तीन सन्य प्रस्थों भीर भोगीसाल के दो प्रन्थों के साथ बहुत दिनों से-शायद देव के ही

समय से ही रक्षी हुई थी। देव वैसे तो राधा-कृष्ण के उपासक थे, परन्तु कुछ साम्प्रदायिक व्यक्तियों को छोड़ कर हिन्दुओं की ईश्वर भावना मध्ययुग से ही इतनी व्यापक रही है कि वे शिव, विष्णु, शक्ति श्रादि में विशेष श्रन्तर नहीं करते श्राये हैं। कुसमरा श्राम में श्राज भी देव जी की बगीची के जो भग्नावशेष मिलते हैं, उसमें एक छोटे से ख़बूतरे पर स्थापित शिवलिंग भी है। वहीं देव श्रपना पूजन-श्राराधन किया करते थे।

शिवाष्टक देव की सबसे हलकी रचना है—उसके छंदों में तन्मयता का अभाव होने के कारण रस अत्यन्त चीण है। कुछ छंद तो शिव के विभिन्न विशेषणों को जोड़कर ही बना दिये गये हैं। शब्दाडम्बर इतना अधिक है कि अर्थ की संगति बैटाने में भी बड़ी किटिनाई होती है। भाषा में भी वह गुम्फित संकार नहीं मिलती जो देव की अपनी विशेषता है। फिर भी सब मिलाकर इसकी रचना में कुछ संकेत ऐसे अवश्य मिलते हैं, जिनसे इसे देव की आरम्भिक निम्न कोटि की कृति मानने में आपत्ति नहीं की जा सकती। शिवाष्टक अभी पुस्तकाकार हीकर सामनें नहीं आया, परन्तु फरवरी १६२८ की माधुरी में स्वर्गीय रत्नाकर जी की टीका और आलोचना सहित प्रकाशित हो चुका है।

# प्रम-तरङ्ग-

जैसा कि मैंने जपर निर्देश किया है, भवानीविजास के समर्पण से ध्वनित होता है कि देव भवानीदत्त के श्राश्रय में कुछ दिन श्रवश्य रहे होंगे । वे सोलह-सन्नह वर्ष की त्रवस्था में घर से चले थे श्रीर कम से कम श्राठ-उस वर्ष पश्चिम में रहकर भार जीटे होंगे। घर श्राकर कुछ दिन तक श्रिजित सम्पत्ति का उपभोग करते हुये उन्हें जीविका की श्रोर से निश्चिन्त रहने का श्रवकाश भिला होगा । हमारी धारणा है कि प्रम-तरङ्ग का प्रणयन इसी अवकाश-काल में हमा होगा। इसीलिए प्रेम-तरङ्ग किसी को समर्पित नहीं है। भनुमानतः इसका रचनाकाल संवत् १७६० के श्रास-पास माना जा सकता है। रीति-विवेचन की दृष्टि से प्रेम-तरक में कोई नवीनता नहीं है। इसकी एक ही अपूर्ण प्रति प्राप्त है. जिसमें केवल तीन तरक्रें प्राप्त हैं, परन्तु उसमें श्रीर कुशल-विद्यास में इतना अधिक साम्य है कि कराल-विवास के आधार पर उसके वर्ण्य-विषय और वर्णन-वंदति का अनुमान सहज हो किया जा सकता है। मुख्या, मध्या, प्रीका के अंश-मेद, जैसे कि मवानीविलास में दिए गए हैं, यहां भी मिलते हैं। इसके श्रतिरिक्त अवानीविद्यास में देव ने कुम्बा के साथ दस कामदहााओं, मध्या के साथ आठ अवस्थाओं और शौदा के साथ दस हावों के वर्णन का जो नया क्रम बांधा था. वही: इसमें प्रहता किया गया है। विश्वपि पुस्तक का कह भाग संवित है, पर चौची

तरक का शीर्षक—इस विषय में कोई संदेह नहीं छोड़ता ]। वर्षंन की दृष्टि से इसमें एक ही नवीनता है—वह है पति के विभिन्न दृष्टिकोणों के प्रति स्वकीया की प्रतिक्रिया, जो सभी अवस्थाओं में अनुकूल रहती है। इस प्रकार प्रेम-तरंग में स्वकीयावाद की पूर्ण प्रतिष्ठा की गई है। प्रवानीविलास से तुलना करने पर प्रेम-तरंग के लक्ष्णों में भी बहुत कम नवीनता मिलती है। प्राय: तीन चौथाई लक्ष्ण ज्यों के स्यों उद्धत हैं। परन्तु उदाहरणों में पूर्ण मौलिकता है। प्रेम-तरक के सभी उदाहरण मौलिक हैं—भावविलास, अष्टयाम और भवानीविलास का प्राय: एक भी उदाहरण इसमें नहीं मिलता है। वास्तव में भावविलास, अष्टयाम, भवानीविलास और प्रेम-तरक चारों देव के कृतिस्व काल की रचनायें हैं। अभी वे नवीन प्रन्थ ही लिख रहे थे—अंदों की उलट-पुलट करके प्रन्थ जोड़ना अभी आरम्भ नहीं हुआ था। काव्य की दृष्ट से प्रेम-तरक देव के द्वितीय श्रेणी के प्रम्थों में आयेगी। इसकी कितता में तिलीनता का गुण-शैली में रंगों की चटक अपेक्षाकृत कम है। अष्टयाम की कितता में योड़ा अर्थ-गांभीय तथा उसकी सह-विती दुरूहता और आजाने पर उसका जो रूप होता, वही प्रेम-तरक की कितता का समम्मना चाहिये।

अपूर्ण होने पर भी प्रेम-तरङ्ग की प्रामाणिकता में संदेह नहीं किया जा सकता। उसकी तीनों तरङ्गों के अन्त में देव का नाम आता है—श्रीर लगभग सम्पूर्ण सामग्री ही कुशल-विलास और सुखसागर तरङ्ग में उद्धत है।

## कुशल-विलास-

कुराल-विलास एक प्रकार से प्रोम-तरक का संशोधित संस्करण है।
प्रोम-तरक की सामग्री उसी कम से लच्छा और उदाहरण सहित दो-चार कुन्तों को छोड़ ज्यों की त्यों उसमें उद्धत कर दी गई है। अतएव यह करपना सहज सम्भव है कि उसकी रचना प्रोम-तरक के कुछ ही बाद हुई होगी। यदि - कुछ अधिक अन्तर होता, तो इस बीच में किव कुछ नये छुन्दों की रचना कर उसमें और जोड़ता। यहां यह प्ररन उठ सकता है कि ऐसा ही क्यों माना जाए कि प्रोम-तरक का अन्तर्भाव कुराल-विलास में हुआ है, क्रम इसके विपरीत भी तो हो सकता है। इसके उत्तर में केवल एक ही बात कही जा सकती हैं — प्रोम-तरक की रचना स्वेदछा से हुई है, किसी आअवदाता के आदेश से अथवा उसके प्रसादन के लिए नहीं हुई। स्वेदछा से जो प्रम्थ रचा जावना, वह स्वभावतः स्वतन्त्र ही होगा, किसी दूसरे ग्रम्थ का स्थातर नहीं। क्योंकि स्वान्तः-सुलाव रचे हुवे काव्य में अपने हो ग्रम्थ का ज्यों का त्यों स्थातर कर देने की क्या आवश्य हो सकती है ? इसके अतिरिक्त प्रोमतरक के विवेदन अथवा उद्युक्त को मावरकता हो सकती है ? इसके अतिरिक्त प्रोमतरक के विवेदन अथवा उद्युक्त को मावरकता हो सकती है ? इसके अतिरिक्त प्रोमतरक के विवेदन अथवा उद्युक्त कों में

किसी प्रकार का संशोधन भी लिखत नहीं होता, जिससे यह अनुमान कर लिया जाए कि किये ने स्वतः ही अपनी पहली कृति को दुहरा कर शुद्ध किया होगा। इसके विपरीत कुशलिखास राजा कुशलिसह का आश्रय प्राप्त करने के लिए लिखा गया था। उसके कम में भी प्रमतरक की अपेचा कुछ अधिक स्वच्छता है। अतप्त यही सम्भव प्रतीत होता है कि उसको रचना प्रमतरक के उपरांत, जैसा कि उपर निर्दिष्ट किया गया है, थोड़ ही कालान्तर से हुई थी। समर्पण से विदित होता है कि राजा कुशलिसह शुभकर्ण के सुपुत्र और सेंगर चत्रिय थे। उनकी राजधानी फफ़ंद थी। वे दानो और कान्य-रिसक नृपति थे—पर वैभव उनका साधारण ही था। फफ़्द की राजवंशावली के अनुसार उनका समय विक्रम की अंगरहवीं शताब्दी के उत्तरार्थ तक उहरता है:—

इन्हीं साक्यों के श्राधार पर कुशतविलास का रचनाकाल संवत् १७६० के कुछ बाद माना जा सकता है:—

वर्ण्य विषय:—कुशलविलास का वर्ण्य विषय नायिका-भेद ही है । इसमें नी विलास हैं। पहले में श्रंगाररस की उत्पत्ति और उसके विभिन्न श्रंगों, विभाव, श्रानुभाव, तनसंचारी, मनसंचारी श्रीर नायक-नायिका का वर्ण्न है । दूसरे में नायक की विभिन्न चेण्टाओं के प्रति स्वकीया की प्रतिक्रियायें वर्णित हैं । नायक का दिस्कोण तो सदा एक-सा नहीं रहता:—

मुम्बद्सा अनुकूल पित, मध्यद्सा पित द्ब्छ । प्रीदद्सा सठ एव्ट पित, इ्ट्ट बहिक्कम पच्छ ॥ परन्तु स्वकीया नायक की शठता और एव्टता के प्रति भी अनुकूल ही रहती है चाहे पुत्र आदि में उसकी प्रीति बट भले ही जाये।

> पति की चौतिथि रसिकता तिहूँ वैस बढ़ि जात। श्रीत श्रीक स्वकियान स्यों पति सुत हित घटि जात॥

गृहस्थ जीवन के कठोर सत्य का कितना निर्मम श्रंकन है । श्रन्त में स्वकीया का राज-मत से विचार है, श्रर्थात् राजाओं के महस्त में स्वकीया की क्या परिभाषा है, इसका विचार है:

> भूपन के संभोग हित भोग भामिनी भौर, जो गंधर्व विवाह विधि म्याही मुख सिरमीर।

यह भी पातिवय धर्म का पाखन करती हुई अपनी सेवा से रवामी को सदैव प्रसद्ध रखती हैं। इस विकास में परकीया की निन्दा करते हुवे स्वकीया-बाद की प्रविद्या की गई है। तीसरे विकास में परकीया और सामान्या के भेद

कह स्वकीया, परकीया श्रीर सामान्या के परिजनों का विवरण है । श्रीधे में नायिका के साधारण -जाति श्रीर श्रंश भेद देकर श्रंत में गंधवीश मुख्या के पांचों भेदों का वर्णन है। मुग्धा के इस वर्णन-क्रम में एक नवीनता है, यहाँ उसके दो प्रकार से प्रचितित भेदों को एकरूप कर विशेत किया गया है। उदाहरख के खिए नवसुग्धा ग्रीर वयःसन्धि एक ही रूप के दो नाम हैं, नववधू ग्रीर प्रज्ञात यीवना एक ही हैं, नवयीवना और ज्ञात-यीवना में, नवल अनंगा तथा नवीका में, श्रीर सल्जारति तथा विश्रव्ध-नवोदा में कोई भन्तर नहीं है। यह क्रम नवीन श्रवस्य हं, परन्तु इसमें खींचतान भी की गई है, उदाहरण के लिये नवल-म्रानंगा मीर नवोदा एक कैसे हो सकती हैं ? जाति और ग्रंश भेद के लक्क्स भवानीविखास से उद्धत हैं, परन्तु उदाहरण सभी भिन्न हैं। पाँचवें विजास में मध्या और शीढा के भेद हैं। इस प्रकार प्रेमतरंग की तीन तरंगों की सामग्री कुशलविलास के पांच बिलासों में विभक्त कर दी गई है। छठे, सातर्वे और श्राठवें विलासों में, क्रमशः, मुख्या के साथ दस कामद्शास्त्रों का, मध्या के साथ स्राठ स्रवस्थास्त्रों का. श्रीर श्रीदा के साथ दस हातों का वर्णन है । इन विलासों में कामदशा श्रादि के लक्षण नहीं दिये गये, केवल उदाहरण ही हैं; नवें विजास में धीरा-श्रधीरा. प्रम-गर्विता, रूपगर्विता तथा ज्येष्ठा-किनष्टा का उल्लेख है. श्रीर श्रन्त में संयोग-वियोग का थोडा-सा वर्णन देकर प्रनथ समाप्त का दिया गया है । कुशलविलास में सब भिलाकर ३०६ छंद हैं, जिनमें से यदि ११६ दोहों को निकाल दिया जाए तो सबेया श्रीर कवित्तों की संस्था १८७ रह जाती है। यह प्रन्थ श्रभी मुद्रित नहीं है, हस्तिलिखित प्रतियाँ भी इसकी बहुत नहीं हैं। श्रभी तक देखने सुनने में प्राय: २-३ ही प्रति श्राती हैं। (१) श्री अजराज पुस्तकालय गंधीली (पिएडतः कृत्याबिहारी जी ) की प्रति (२) हिन्दुस्तानी एकेडेमी की प्रति।

### जातिविलास-

जातिजिलास के विषय में देव ने स्वयं रसितलास में लिखा है:—
देवल रावल राजपुर नागरि तरुनि निवास।
तिनके लच्छन भेद सब बरनत जातिविज्ञास॥

वास्तव में रसविलास को जातिविलास का संशोधित और परिविधित संस्करण कहना चाहिये। जातिविलास और भवानीविलास श्री अपेषा उसमें इतने कम नवीन छंद हैं कि उनकी रचना में किन को बहुत ही थोड़ा समय लगा होगा। इसिलए जातिविलास का रचनाकाल रसविलास से कुछ ही पूर्व, अनुमानतः संवत् १७८० के आस-पास माना जा सकता है। अगर यह अंतराय अधिक होता तो देव और भी थोड़े बहुत छंदों की रचना कर अपने गुर्वाह

आअयदाता को समर्पित करते। जैसा कि सभी पिएडतों का मत है—जातिविजास एक देशव्यापी यात्रा के फजस्वरूप जिला गया है। यह यात्रा काफी जम्बी भी सीर दस-पन्द्रह वर्षों में अवश्य समाप्त हुई होगी। अतएव, सम्भवतः संवत् १७६१ के जगभग राजा कुशलसिंह के आश्रय से किसी कारण विमुख होकर देव देशाटन के जिए चल पड़े होंगे। इस यात्रा में देव ने समस्त भारत में पर्यटन किया, और वहाँ के सौंदर्श्य का, सौंदर्श्य से ताल्पर्य उस समय केवल नारी-सौंदर्थ का ही था, अवलोकन किया। जातिविलास में मुख्यतः जाति (वर्ष-व्यवसाय), वास तथा देश के कम से नायिकाभेद का वर्णन है। इसके अतिरिक्त अष्टांगवती-नायिका का भी विवरण दिया हुआ, है परन्तु उसमें कुछ नवीनता नहीं है।

जाति-विजास की केवज दो प्रतियाँ ही उपलब्ध हैं :— १ सिश्रवन्धुओं की प्रति जो श्रपूर्ण है — जिसमें केवल केरल वधू तक का वर्णन है; (२) दी जित गोकुल-चन्द्र की प्रति जो पूर्ण है — जिसमें देश-भेद पूरे दिए हुए हैं।

### रस्रविलास---

रस-विलास के रचना-काल के विषय में तो कोई सन्देह ही नहीं है। स्वयं देव के अनुसार उसका निर्माण विजयादशमी संवत् १७८३ वि० में हुआ था। कुशलविलास की रचना के उपरांत लगभग १४ वर्ष तक देव को वािकृत आश्रयदाता की खोज में भटकना पड़ा, श्रंत में १७८२-८३ के आस-पास उनको राजा भोगीलाल का आश्रय मिला। भोगीलाल वास्तव में अत्यन्त गुणज्ञ एवं काव्यानुरागी राजा थे, फिर, इतने वर्षों तक इधर-उथर भटकने के उपरांत देव को सम्यक् सम्मान प्राप्त हुआ था। अतएव किन ने अपने हृश्य की सम्पूर्ण कृतज्ञता उनके अति उँडेल दो है। रस-विलास की रचना के समय उसकी अवस्था ४३ वर्ष की हो चुकी थी। स्वभावतः वैराय्य की भावनायें भी अब उनके हृद्य में अंकृतित होने लगी थीं।

इन्दु सों आनन त् जु चिते, अरविन्द से पाँयन प्रजि गुविन्द के।

इस ग्रंथ में लच्चण के १३४ दोहों के मितिरिक्त कुल २१६ कवित्त भौर सवैया हैं—परन्तु इन में से भिधकांश भवानीविलास श्रीर जातिविलास से सबूत हैं।

रस-विलास की प्रामाणिकता भी स्वतःसिंह है—प्रथ के श्रारम्भ में तथा प्रत्येक विलास के शंत में देवदश कवि का नामोत्सेख, देव के श्रनेक प्रश्वित श्रंदों की पुनरावृत्ति, रस-रीति का क्रम श्रादि सभी उसके साची हैं। चर्य-विषय:—रस-विलास भी जैसा कि उसके नाम से भासित होता है रस का ग्रंथ नहीं है। इसका सम्पूर्ण कलेवर नाथिकाभेद को ही अपित है। ग्रंथ के श्रारम्भ में ही किव ने नारी के महत्व-वर्णन द्वारा अपने श्रंगार-सिद्धांत का प्रतिपादन किया है। संसार में योग का महत्व मुक्ति के लिये है, मुक्ति का भोग (श्रानन्द्र) के लिये—परन्तु योग, मुक्ति श्रीर भोग का मूल है काम—श्रीर जिस काम की पृति के बिना परमपद भी खुद लगता है, उसको तृस करने वाली है, चन्द्रवदनी नारी:

'रमनी राका-सिस-मुखी पूरें काम समुद्र ।' इसीलिये तो देवता, राचस, मनुष्य, पशु श्रीर कीट पतंग सभी स्त्री के ही साथ सुखी हैं।

रस-विकास में सात विलास हैं जिनमें कामिनी के शत शत भेदों का वर्णन है। रीति-काल का रिसक कवि नारी को उसके समस्त रूपों में कितना चाहता था, इसका श्रसंदिग्ध प्रमाण रस-विजास है। इसमें पहले नागरी, प्ररवासिनी, प्रामीणा, वनवासिनी. सैन्या, पथिक वधू-ये ६ भेद दिये गये हैं, फिर इनके अनेक अवांतर भेद, जिनमें चूहरी से लेकर ऋषिपत्नी तक को घसीट लिया गया है। ये भेद प्रायः जाति (वर्ण-व्यवसाय) को लेकर किए गये हैं। इसके उपरांत नायिका के यौतन, रूप. शील भादि भाठों भंगों का सूचम वर्णन है। देव ने यहाँ रूप-शील भादि भ्रमूर्त गुणों की परिभाषा करने का बहुत कुछ सफल प्रयत्न किया है। श्रागे जाति, (पिश्वनी श्रादि), कर्म, गुए (सत्, रज, तम) श्रीर देश के क्रम से भेदों का विस्तार है, श्रीर शंत में काल , वय, प्रकृति श्रीर संव के श्रनुसार । प्रकृति वैशक के श्राधार पर तीन प्रकार की कही गई है : वात, पित्त, कफ; श्रीर सत्व नी प्रकार के : सुर, किन्नर, नर, पिशाच, नाग, खर, कपि, श्रीर काग । सातवें श्रीर श्रंतिम विश्वास में संयोग के श्रन्तर्गत नायिका के दस हावों, श्रीर वियोग के श्रंतर्गत दस काम-दशाओं का वर्णन है। यह स्वीकार करते हुये भी कि संयोग दशा में अनेक हावों की उदबुद्धि होती है, देव ने इनकी संख्या दस ही ठीक मानी है। वियोग-जन्य दस श्रवस्थाओं के वर्णन में श्रवश्य देव ने मान्य परिपाटी से कल स्ततंत्रता सी है भीर प्रत्येक के भ्रानेक भ्रवांतर भेद कर डाले हैं। उदाहरण के लिए:---

श्वभिलाष के पाँच भेद — श्रवसाभिलाष, उत्करठाभिलाष, दर्शनाभिलाष, प्रोमाभिलाष।

चिंता के तीन मेद - गुप्त चिंता, संकरूप चिंता, विकरूप चिंता ।

स्मरण के बाठ भेद—बश्रु-स्मरण, स्वेद-स्मरण ब्रादि ( ब्रम्ब सास्विकों के ब्रनुसार ) प्रजाप के सात भेद---ज्ञान-प्रजाप, वैराग्य प्रजाप, उपदेश-प्रजाप, प्रेम-प्रजाप संशय-प्रजाप, विश्रम-प्रजाप, निश्चय-प्रजाप।

उन्माद के पाँच भेद--- मदर्नीन्माद, मोहोन्माद, विस्मरणोन्माद, विश्वेपो-न्माद, वियोगोन्माद।

न्याधि के तीन भेद--संताप-स्याधि, ताप-स्याधि, पश्चात्ताप-स्याधि। जड़ता श्रीर मरण-इनका एक ही एक भेद होता है।

इस प्रकार रस-विलास नारी के विभिन्न भेदों और हाव-भावों का एक कोष है। परन्तु यह सब प्रस्तार नारी के विभिन्न रूपों का ही निदर्शन करता है— वैसे तो नारी, पुरुष के मन पर अधिकार करने वाली—देखते ही मन को हर लेने वाली, मूलतः एक ही है:—

> तातें कामिनि एक ही कहन सुनन को भेद। राचें पागें प्रेम-रस मेटें मन के खेद॥

इस प्रनथ की मिश्रवन्धुश्रों ने श्रावश्यकता से श्रधिक प्रशंसा की है। रीति-विवेचन की हिट से तो किन के पहले प्रंथों की श्रपेत्ता इसमें कोई निशेषता है ही नहीं, क्योंकि जाति-निलास की तरह यह भी वर्णनात्मक ही श्रधिक है काव्य की हिट से श्रवश्य इसमें प्रौढ़ता मिलती है, परन्तु वह भी एक सीमा के भीतर ही। हाँ, यह निर्विवाद कहा जा सकता है कि देव की शैली का स्वरूप इसके नवीन छुन्दों में श्राकर पूर्यरूप से परिपक्त हो गया है — उसका श्रपना वैशिष्ट्य श्रपने समस्त गुण दोषों के साथ यहाँ श्राकर स्थिर होगया है।

## प्रेमचन्द्रिका---

प्रेमचिन्द्रका में रचनाकाल नहीं दिया हुआ, श्रवएव उसका निर्णय केवल श्रंतर्साच्य श्रीर बहिसांच्य के आधार पर ही किया जा सकता है। श्रंवर्साच्य हो सकता है महाराज मद्दैनसिंह के पुत्र उद्योतसिंह का समय तथा श्रेलीगत प्रीदता; श्रीर बहिसांच्य हो सकता है प्रेमचिन्द्रका के खंदों का श्रम्य प्रथों में समावेश। राजा उद्योतसिंह डोंडिया खेरा के राजा थे—उनका समय अकारहवीं शताब्दी का चतुर्थ चरख है।

विषय की गम्भीरता और शैंबी की परिपक्ष्यता की दिन्द से प्रेमचिद्रका रस-विज्ञास की अपेचा अधिक और प्रन्थ है, इसमें संदेह नहीं। कवि की मनोवृत्ति वैचित्र्य और विस्तार से सिमक कर धीरे धीरे गंभीर और एकाप्र होती जा रही है, उसका सुकाव शरीर से मन तथा आत्मा की और—स्थूब से सूचम की और कर रहा है। भवानी-विज्ञास तथा रस-विज्ञास में जिस आप्रह के साथ श्रंगार-रस

श्रीर नारी की स्तुति की गई थी, प्रेमचिन्द्रका श्रीर सुजानविनोद में उसी श्रामह के साथ प्रोम का माहासम्य विश्वित है—

भवानीविजास— भूजि कहत नवरस सुकवि , सकल मूल सिंगार ।
रसविजास— काम श्रंधकारी जगत जले न रूप कुरूप ।
हाथ जिए डोजत फिरत कामिनि छरी श्रन्प ॥
प्रोमचन्द्रिका— ऐसे ही बिन प्रोमरस नीरस रस सिंगार ।
प्रोम बिना सिंगार हूं, सकल रसायन सार ॥

용 용 용

बानी बनिता रस मधू प्रभु थिय प्रेम श्रन्ए। श्रासी बिष फाँसी विषम विषय विष महा कूप॥

इसमें वाह्य श्रलंकरण की श्रपेका श्रांतरिक रसारमकता के प्रति श्राप्तह श्रिष्ठक है, शब्दों की व्यंजना-शक्ति श्रस्यन्त विकसित हो गई है। छुन्दों की श्रावृत्ति के विचार से इसका साम्य भवानीविलास, प्रेमपचीसी और सुजानविनोद से श्रिष्ठक है। दश दशाश्रों के उदाहरण इसमें श्रीर भवानी-विलास में बहुत कुछ एक से हैं, गोपी-प्रेममिक्त के छुन्द प्रेमपचीसी में मिलते हैं श्रीर प्रेम का वर्णन ज्यों का त्यों सुजानविनोद में दिया हुश्रा है। प्रेमचिन्द्रका के जिन छः दोहों में प्रेम श्रीर विषय का श्रन्तर दिया गया है, वे तो यथावत सुजानविनोद में दिए ही हुए हैं, उनके उपरांत उसी के श्रागे पाँच दोई श्रीर भी हैं। इस प्रसंग को पदकर यह करणना सहज ही की जा सकती है कि प्रेमचिन्द्रका से ही सुजान-विनोद में ये दोहे उद्ध त किए गये हैं। श्रगर कम उलटा होता तो सुजान-विनोद के सभी दोहे प्रेमचिन्द्रका में उद्घ त होते, क्योंकि उसके शेष पाँच दोहे भी काफ़ी सुन्दर श्रीर महत्वपूर्ण हैं। श्रतएव हमारी धारणा है कि प्रेमचिन्द्रका की रचना रस-विलास के उपरांत श्रीर सुजान-विनोद से पहले हुई है। उद्योतसिंह के समय,को देखते हुए हम उसे संवत् १७६० के श्रास-पास मान सकते हैं।

इसकी प्रामाणिकता में तो कोई सन्देह ही नहीं है, उसके लिए भी वे सभी साच्य उपस्थित किए जा सकते हैं जो भवानीविलास तथा रसविलास के लिये दिए गए हैं। प्रमचन्द्रिका का केवल एक वही संस्करण मिलता है जो मिश्रबन्ध-सम्पादित देवप्रन्थावली के श्रन्तर्गत प्रकाशित हुआ है।

इसमें सब २२७ छुन्द हैं जिनमें लगभग के दोहे हैं और १७३ कवित्त-सवैया हैं। अन्य प्रन्थों में तो सभी दोहे लच्चा या सिदांत प्रतिपादन के लिए प्रयुक्त हुए हैं, परन्तु इसमें सर्वन्न ऐसा नहीं हुआ। इसके कुछ दोहें भी काव्यगुवा की दृष्टि से अत्यन्त उत्कृष्ट हैं। प्रेमचिन्द्रका में नवीन छन्दों की संख्या अन्य अन्यों की अपेका अधिक है।

वर्ण्य-विषय—प्रेमचिन्द्रका शुद्ध प्रेम-रस का प्रन्थ है। देव ने इसमें बढ़े सराक्त शब्दों में विषय का तिरस्कार करते हुए प्रेम का माहास्त्य प्रतिष्ठित किया है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि देव का दृष्टिकोण रीतिकाल के शुद्ध श्रंगारिक और शुद्ध प्रेमी किवयों का मध्यवर्ती था। पुस्तक में चार प्रकाश हैं। पहले में साधारण प्रेम का वर्णन है जिसके अंतर्गत प्रेम-रस, प्रेम-स्वरूप, प्रेम-माहास्त्य तथा प्रेम और विषय का अन्तर अत्यंत स्पष्ट रूप में व्यक्त किया मथा है। दूसरे प्रकाश में प्रेम के पाँच भेद किए गए हैं। सानुराग श्रंगार, सौहार्द्, भिक्त, वास्तस्य और कार्णय । सानुराग श्रृंशार का वास्तविक रूप मुग्धा के पूर्वानुराग में मिलता है—जिसका प्रस्फुटन अभिलाधादिक दश दशाओं में होता है। द्वितीय प्रकाश में इन्हों का सविस्तर वर्णन है। तीसरे में मध्या और प्रौदा का प्रेम है। देव का मत है कि मध्या का प्रेम कलह और प्रौदा का गर्व से कलुषित होता है। इसके आगे परकीया के प्रेम की अभिव्यक्ति की गई है जो तल्लीनता की दृष्टि से प्रम्थ का सब से सरस भाग है। चौथे प्रकाश में प्रेम के शेष चारों भेदों का क्रमशः गोपियों के सौहार्द्र, गोपियों की मिक्त, यशोदा के वास्तस्य और राजा नग के कार्णय आदि के ब्याज से वर्णन है।

प्रोमचनिद्रका शुद्ध कान्य की दृष्टि से देव का सब से सरस प्रंथ है। रीति-बन्धन से मुक्त होकर इसमें किव के अनुरागी मन ने समग्रतः द्वब कर प्रेम के गीत गाये हैं। इतना आवेग, इतनी तल्लीनता, रीतिकाल में केवल धनानन्द को छोड़ अन्य किसी भी किवि में अप्राप्य है। यहाँ, वास्तव में प्रेम का वर्णन न होकर प्रेम की अभिन्यक्ति है— ऐसा प्रतीत होता है मानों किव का सम्पूर्ण व्यक्तिस्व पिघल कर बह उठा हो।

# सुजान-विनोद या रसानम्द लहरी-

यह प्रेमचिन्नका के बाद की रचना है। इसमें प्रेम का साधारण-वर्णन प्रेम-चिन्नका से उद्धृत है—श्रीर मुग्धा के पूर्वानुराग की दस दशाओं, मध्या की श्राठ श्रवस्थाओं तथा भीड़ा के दस हानों का वर्णन बहुत कुछ भगानी-विवास श्रीर इस-विवास से उद्धृत है। यहाँ भी प्रश्न एठ सकता है कि ऐसा ही क्यों माना जाए कि ये वर्णन रस-विवास श्रादि से उद्धृत हैं, वास्तविकता इसके दिपरीत भी हो सकती है। जहाँ तक रस-विवास का सम्बन्ध है, यह बढ़ी सरखता से माना जा सकता है कि सुजानविनोद की रचक रस-विवास से कहीं श्रयिक भीड़ है। रस-विवास में प्रधानता है जाति श्रीर देश के समानुसार नायिका के मेद-विस्तार की, जो

रिति और काव्यगुण दोनों की ही दृष्टि से गाम्भीय्यं के समाद का बोतक है। पर सुकानविनोद में उसको स्थाग दिया गया है, उसके विवेचन और दृष्टिकोस में स्पष्टतः स्थितः
है। इसके अतिरिक्त उसमें षट् अतु वर्णन को प्रधानता दी गई है—और षट् अतु के
ये उत्कृष्ट सुंद सुखसागर तरम को छोड़ और किसी भी मंथ में नहीं मिलते। अध्यास्मसम्बन्धी कार्यों में वो उनके लिए स्थान ही क्या था, परन्तु नायिका-भेद्र के
अन्य मंथों में उनका न होना इस बात की ओर अवश्य संकेत करता है कि वे
समी सुजान-विनोद से पहले नहीं बन चुके थे क्यों कि ऐसे उत्कृष्ट इंदों को अपने
नवीन मंथों में उद्धृत करने का लोभ देव कठिनाई से ही संवरण कर पाते।
प्रमचन्द्रिका के विषय में तो अभी कहा जा चुका है कि वह सुजान-विनोद से पूर्व
की रचना है। उसका समय यदि संवत् १७६० के आस-पास माना जाए तो सुजान
विनोद की रचना सं० १७६४ के आस-पास मान लेना अनुचित न होगा।

मिश्रवन्धुन्नों ने स्पष्ट जिला है कि सुजान-विनोद किसी व्यक्ति को समर्पित वहाँ है—उन्होंने सुजान का त्रर्थ केवल सहृद्य न्यथवा रसन्न ही माना है। परन्तु उसके विपरीत कुसमरा-निवासी पं० मातादीन दुने के यहाँ सुर्षित सुजान-विनोद की त्रप्र्या प्रति में, तथा पं० गोकुलचन्द्र दीचित के पास रखी हुई सम्वत् १८०७ की एक त्रन्य प्रति में श्रारम्भ के १४ छंदों द्वारा त्राश्रयदाता का वर्षान किया गया है। उपर्युक्त दोनों प्रतियाँ हमने कुसमरा और भरतपुर जा कर स्वयं देखी हैं। मातादीन जी की प्रति भी काफ़ी पुरानी है—सम्भवतः देव के ही हाथ की हो। उधर दीचित जी की प्रति में तो लिपिकार ने संवत् १८०७ स्पष्ट ही दे दिया है। "शुभमस्तु श्रीरस्तु संवत् १८०७ मिती श्राश्वन मासे शुक्ल पच्छे सुदि ध चतुर्थी बेनीधर त्रिपाठी स्वहस्ताक्तरस्तथा स्वपठनार्थ शुभम्।" यह प्रति मीलिक सुजान-विनोद से लिपि-बद्ध की गई मालूम पदती है। त्रतः ये छंद देव के नहीं हैं, ऐसा सन्देह करने के लिए कोई स्थान नहीं है। श्रेली देव की ही है। ऐसी दशा में यही माना जा सकता है कि मिश्रवन्धुन्नों की प्रति में ये छंद नहीं हैं। श्रेभाव-विलास और रस-विलास की प्रतियों में भी ऐसा है। इन दिनों उपलब्ध संस्करणों में क्रमशः

द्यौसरिया किन देन की नगर इटायें बास। जोबन नवल सुभाव रस कीन्हों भावविलास॥

श्वास्तव में मिश्रवनधुश्रों की प्रति में माताहीन श्रीर दीन्नित जी वाली प्रतियों के प्रारम्भिक ३० छंद नहीं हैं जिनमें से पहले १४ में राजवंश का वर्शन है और रोप में प्रेम-माहात्म्य, प्रेम देव राधाहरि की महिमा, तथा संयोग वियोग की चर्चा है। वृन्दावन-माहात्म्य के ३१ वें छंद से तीनी में समानता है।

न् तथा भोगीलाख-सम्बन्धी छंद नहीं भिषते। इस मकार यह सिद्ध है कि सुजान-विमोद की रचना दिखी के कायस्थ रईस पातीराम के सुपुत्र श्री सुजानमिष के विनोदार्थ हुई थी। वर्षान से प्रतीत होता है कि सुजानमिष वैभव-सम्पन्न, गुक्क एवं दानी थे।

वर्ण-विषय: — सुजान-विनोद में श्रातुओं के श्रनुसार-श्रथना यों कहिए कि विनोद-काल के श्रनुसार नायिका-भेद वर्णित है। शिशिर-वसन्त में श्रनार की उत्पत्ति होती है जिसकी पात्र है सुग्धा; प्रीष्म-वर्षा विनोद का समय है जिसकी पात्र है मध्या, और शरद-हेमन्त विलास तथा उत्सव का समय है जिसकी पात्र है प्रौदा। इसमें सात विलास हैं, पहले में साधारण प्रम का वर्णन है जो लगभग सभी प्रम-चिन्दका से उद्धृत है। दूसरे और तीसरे में, शिशिर-वसन्त में रसोत्पत्ति की पात्र सुग्धा की चेन्दाओं, भेदों और पूर्वानुराग की दस दशाओं का वर्णन है, और चौथे में ग्रीष्म वर्षा में रस-प्रमोद की पात्र मध्या की श्राठ श्रवस्थाओं का वर्णन है। पांचवें विलास के विषय हैं प्रौदा के हान, तथा रूप-प्रम श्रादि का गर्न। इन वर्णनों के भी श्रविकांश कृत्व भवानी-विलास, रस-विलास और प्रेमचन्त्रिका से उद्धृत हैं। छुटे और सातवें विलासों में केवल श्रतु-वर्णन है। यद्यपि श्रतु-वर्णन के भी श्रवेक कृत्य पुराने ही हैं, फिर भी सुजान-विनोद का मौलिक श्रंश यही है। सम्पूर्ण प्रन्थ में ३२४ छुन्द हैं जिनमें से दह दोहे कम कर देने से कवित्त और सवेंगों की संख्या २३८ रह जाती है। परन्तु इनमें से श्राधे से श्रधिक छुन्द पुराने हैं।

सुजानविनोद देव के प्रौहतम प्रम्थों में से है—कान्य की दृष्टि से इसका और प्रमचिन्दका का ही स्थान सर्वोच्च कहा जा सकता है। ये दोनों प्रन्थ देव के प्रौह जीवन की कृतियाँ हैं। किव की रस-दृष्टि यहां म्राकर पूर्णतः परिपक्क होगई है, श्रौर वास्तव में इतनी प्रगाद रसार्थ ता श्रौर किन्हों प्रन्थों में नहीं मिजती। यहां किव की श्रनुभूति श्रौर श्रभिन्यिक दोनों का सम्यक् सन्तुजन मिजता है। श्रनुभूति में जितनी गम्भीरता है, श्रभिन्यिक में उत्तनी ही शक्ति है।

#### राग-रत्नाकर---

राग-रत्नाकर भी खषण प्रन्थ है—परन्तु इसका विषय साहित्य न होकर सङ्गीत है। सुजान-विनोद के उपरांत किव का ध्यान शुद्ध काव्य के अतिरिक्त गम्भीर त्रचया-प्रन्थों अथवा वैराग्य की कविता की ओर चल पद्म था। राग रत्नाकर इसी समय की रचना मालूम पदती है। इसमें दो अध्याय हैं— पहले में छः रागों का उनकी भार्याओं सहित सांगोपांग वर्षान है, और दूसरे में तेरह उपरागों का उस्तेस मात्र है। रागों और उनकी भार्याओं का वर्षान रीति-निरूपवा और काव्य दोनों की दिन्द से अध्यन्त रोचक है। देव ने एक ही अध्य राग का स्वरूप, गाने का समय, सहचारी वाय, वाहन, मूच्या तथा स्वर्अच्या न्नादि समस्त हैं जातव्य बातों का निरूपण तो कौशब-पूर्वक किया ही है,
इसके श्रतिरिक्त राग-भार्याओं का प्रतीकात्मक चित्रण भी बहुत सुन्दर किया है।
इन सभी छुन्दों में 'सुरंग में प्यो धनी' शब्द माला की सम्पूर्णतः या अंशतः
श्रावृत्ति हुई है, जिसमें शाब्दिक त्रश्यं के श्रतिरिक्त 'सा, रे, ग, म, प, ध, नी' का
भी संकेत है। यह प्रन्थ देव की बहुन्ता का चोतक है। श्री मिश्र बन्धुओं ने
प्रसिद्ध संगीतन्न विदादीन के द्वारा इसके राग विवेचन की परीचा कराई भी।
विदादीन जी का निर्णय है कि यह विवेचन सर्वथा शुद्ध श्रीर शास्त्र-सम्मच है।
इससे स्पष्ट है कि देव साहित्य की ही नहीं सङ्गीत की भी रीतियों से पूर्वतः
परिचित थे। इस प्रन्थ की प्रामाणिकता में कोई सन्देह नहीं है। शैली स्पष्ट रूपसे देव की है, इसके श्रतिरिक्त प्रन्थ के शारम्भ में तथा प्रत्येक श्रध्याय के अन्त में
देव का नाम उसी परिचित शब्दावली में दिया हुआ है।

### शब्द-रसायन---

शब्द-रसायन देव का सिब से श्रीढ़ रीति-प्रनथ है---श्रन्य सभी प्रन्थों में देव का कवि रूप मिलता है परंतु इसमें वे निश्चय-पूर्वक श्राचार्य रूप में प्रकट हुए हैं । शब्द-रसायन का रीति-विवेचन सर्वाङ्ग-पूर्ण एवं गम्भीर हैं । भाद-विकास में केवल शक्काररस श्रीर ३६ श्रलक्कारों का वर्शन है, परन्तु इसमें काव्य की महिमा, काव्य का स्वरूप, पदार्थ-निर्णय, नी रस, दश-रीति, ( गुण ), चार-वृत्ति, अलंकार तथा पिंगल का सम्पूर्ण विवेचन है। उदाहरण-स्वरूप जी नवीन झन्द उद् त है, वे भी भ्रत्यन्त प्रीढ़ हैं। इस प्रकार विषय भ्रीर प्रतिपादन शैली दोनों की टिब्ट से शब्द-स्मायन भाव-विस्नास से लेकर सजान-विनोद तक सभी प्रन्थों से गम्भीर है। नायिका-भेद को कवि ने एक हलका विषय समझ कर यहां छोड़ ही दिया है। यह ग्रन्थ किसी को भी समर्पित नहीं है, ग्रौर न कहीं श्रन्यत्र इसका उल्लेख ही मिखता है। श्रतएव देवल श्रन्तर्साच्य श्रीर वह भी केवल विषय श्रीर शैली की गम्भीरता एवं भीदता के बल पर ही यह निर्णय किया जा सकता है कि उसकी रचना नीति भीर विराग की कविता तथा देव की भन्तिम कृति सुरू-सागर-तरंग की छोद शेष सभी प्रनथों के पश्चात् हुई होगी। देव के श्रन्तिम श्रंगार-प्रन्य प्रोग-चिन्द्रका और सुजान-विनोद हैं जो रसविलास के बाद लिखे गये थे। पहले तो देव जी राजा भोगीलाल के यहाँ ही काफी दिनों तक रहे होंगे । फिर राजा उद्योतसिंह का आअव प्राप्त करने तथा उनके वहाँ रहने में, भौर भन्त में, दिल्ली जाकर सुजानमिस जी के भाश्रय में रह कर सुजान-विनोद की रचना करने में भी पूर्याप्त समय सगा होगा । रस-विकास का रचना संवत् १७८३ है, श्रतएव शब्द-रसायन का निर्माद-काल संवत् १८०० वे श्रास-पास माना जा सकता है। शब्द-रसायन श्राज साहित्य- सम्मेलन की कृपा से मुद्रित रूप में प्राप्त है। मुद्रित संस्करण के श्रतिरिक्त उसकी हस्ति खित प्रतियाँ भी श्रनेक उपलब्ध हैं। एक श्री मैथिलीशरण गुप्त की प्रति मा॰ प्र॰ स॰ काशी के कलाभवन में सुरिक्त है, तूसरी श्री कृष्णिकहारी जी के पास है, तीसरी मिश्रवन्धुश्चों की श्रपनी प्रति है, चौथी नागरी प्रचारिणी के पुस्तकालय में है, शौर इनके श्रतिरिक्त दो तीन प्रतियाँ प्रस्तुत संस्करण के सम्पादक श्री मनोज जी के पास भी हैं।

शब्दरसायन रीति का सर्वाङ्गपूर्ण प्रन्थ है—इसमें एकादश प्रकाश है। पहले प्रकाश के भाररम्भ में देव ने काब्य के माहात्म्य तथा समर्थ काब्य के स्वरूप का वर्णन किया है।

उंच नीच तरु कर्म बस, चलो जात संसार, रहत भव्य भगवंत-जस, नव्य काव्य सुखसार। रहत न घर बर, धाम, धन, तरुवर, सरवर कूप, जस शरीर जग में श्रमर, भव्य काव्य रस-रूप। समर्थ काव्य के स्वरूप के विषय में देव का मत है:— शब्द सुमित मुख ते कहै, से पद बचनिन श्रर्थ, छुन्द, भाव, भूषण सरस, सो कहि काव्य समर्थ।

इस प्रकार देव काव्य को जीवन की एक बहुत बड़ी विभूति मानते हैं— परन्तु उसका प्राण वे हरिजस को ही मानते हैं। श्रागे शब्दशक्तियों का सभेद विवे-चन है। देव ने श्रभिधा, लक्षणा श्रीर ब्यंजना के श्रतिरिक्त इन तीनों में रमी हुई चौथीं बृक्ति ताल्पर्यं के श्रस्तित्व को भी स्वीकृत किया है। शब्द-शक्तियों के सम्बन्ध में उनका सिद्धांत है:—

> तिहूँ शब्द के अर्थ में, तीनिउ स्रोत शोव, पे प्रवीन ताही कहत, जाको अधिक उदीत।

इस विलास में लच्चणा का वर्णन श्रत्यन्त विस्तृत है—उसके, पहले, समस्त-गुद्ध भेद दिये गए हैं। फिर √मिलित लच्चणा के भेदों का भी निरूपण है। दूसरे प्रकाश में नीनों वृत्तियों के संकीर्ण भेदों का विवेचन है, यथा:—शुद्ध श्रमिधा, श्रमिधा में श्रमिधा, श्रमिधा में लच्चणा, श्रमिधा में व्यंजना श्रीर इसी प्रकार शुद्ध व्यंजना, व्यंजना में श्रमिधा, व्यंजना में लच्चणा, व्यंजना में व्यंजना। इसके उपरांत तीनों वृत्तियों के चार-चार मूल श्राधार-भेदों का निरूपण है। श्रमिधा के श्राधार-भेद:—जाति, क्रिया, गुण श्रीर यदच्छा, लच्चणा के कार्य-कारण, सदशता, वैपरीस्य श्रीर शाचेप; व्यंजना के वचन, क्रिया, स्वर श्रीर चेष्टा। तीसरे विलास में रस-शिवंग है। इसके महत्व का प्रविपादन करने के उपरांत कवि ने रस-सम्बण्ण, रस-भेद रसोत्पत्ति, रस के विभिन्न श्रंग-स्थावी, सात्विक संचारी श्रादि; तथा रसों के सापेषिक गौरव श्रादि का वर्णन किया है।

रस के इस विवेचन का श्राधार भाव-विज्ञास और भवानी-विज्ञास हैं:-स्थायी, सारिवक, संचारी चाहि का वर्णन भाव-विज्ञास पर चारत है; रसों का पारस्परिक सम्बन्ध, विभिन्न रस-भेदों के लक्त्या-उदाहरण प्रायः ज्यों के स्यों भवानी-विलास में से उद्धत कर दिए गए हैं ( यद्यपि उनका मुलाधार भानुदत्त की रस-तरंगिणी ही है।)। भाव-विलास में रस-तरंगिणी के अनुकरण पर जो कुछ नवीन भेदास्तर दे दिये गए हैं, उनको शब्द-रसायन में भ्रनावश्यक विस्तार समसक्तर छोड़ दिया गया है। उदाहरण के लिए:--रस के लौकिक श्रीर श्रलीकिक भेद जिनके अन्तर्गत स्वाप्तिक, मानोरथिक आदि का विवरण है, अथवा नवीन संचारी छुल, या फिर भवानीविजास में दिए गए शांतरस के भेदान्तर । पांचवें प्रकाश में रसों की मित्रता श्रीर शत्रुता का विवेचन है-शत्रुरस भी किस प्रकार कवि-कौशल द्वाराः मित्र बन जाते हैं, इसका प्रमाण दिया गया है। फिर सरस रस, उदास रस श्रीर निरस रस का वर्णन है--जिसमें निरस रस के देश, काल, विधि-संधि-भाव श्रादि के विरोध पर श्राप्टत श्राठ भेदों का भी उक्लेख हैं; श्रीर उसके उपरांत रस के सम्मुख-विमुख, स्वनिष्ठ-परनिष्ठ रूप दिए गए हैं जो बहुत कुछ रस-तरगिशी से ही अन्दित हैं। इसके श्रागे विभिन्न रसों के संचारियों का, श्रीर श्रंत में कौशिकी, मार्भटी, भारती श्रीर सात्वती वृक्तियों का विवेचन है। छुठे प्रकाश में प्रधान रस-शंगार का तिशेष विवरण है:--

> प्रकृति पुरुष श्वंगार मैं नौ रस की संचार, जैसे मठ श्वाकाश में घटत श्रकास. प्रकास ।

इन नी रसों में से हास्य वीर श्रीर श्रद्भुत संयोग के श्रंग हैं, करुण, रीद्र श्रीर भयानक वियोग के, तथा वीभत्स श्रीर शांत रस दोनों के। रसों का यह संयोग नवीन है। भावविज्ञास श्रीर भवानीविज्ञास में इस प्रकार नहीं मिलता। इस प्रकाश में नायक-नायिका का भी संक्षित वर्णन है, परन्तु वह विभाव के रूप में तीधा नहीं दिया गया है, वरन् श्रार के वाच्य-त्राचक, जच्य-ज्ञाचिक, तथा व्याय-च्यांजक पात्रों के क्रम से श्रत्यन्त संक्षित रूप में दिया हुशा है। वाचक पात्र हैं— शुद्ध-स्वभाव स्वकीया, श्रनुकूल पति, विद्यागुरु सस्त्री, पीठमर्द नर्म सचिव, क्ष्य-ज्ञाचिक, श्रतिसंग-ध्र्या-सस्त्री, विटनर्म सचिव, परिजन-वध् दूती, वशीकरण दूती शादि; व्यंजक पात्र हैं— शुद्ध परकीया, शरु स्वभाव उपपित, विद्यानाव्य-गुरु सस्त्री, नर्म-सचिव-विद्युक, पुरजन दूती, निद्य कर्म उपदेशी, शादि। इसके शाने वाच्य-त्राचक पात्र ( गर्व-स्वभाव स्वकीया) श्रीर स्थंग्य-स्थंजक पात्र ( शर्व-स्वभाव स्वकीया)

प्रश्कीमा ) की रसाभिज्यक्ति के भंगः-संचारी, सार्त्विक तथा भनुभाव भादि का वर्षन है। इस विवेचन के परिशास स्वरूप देव का संत है:--

> श्रमिषा उत्तम कान्य है, मध्य लजना लीन, श्रधम न्यंजना रस-कुटिल, उलटो कहत नवीन।

देव के उपयुक्त दोहें को लेकर श्राचार्य पं० रामचन्द्र शुक्ल ने उन्हें कुछ सहके देने का प्रयत्न किया है और उनके श्रनुकरण पर दूसरे लोगों ने भी इस सिद्धांत पर श्राश्चर्य प्रकट किया है। परन्तु इसका वास्तविक धर्थ प्रसंग से पृथक करके नहीं सममा जा सकता। इस दोहे के साथ ही श्रापको देव का एक और दोहा भी ध्यान में रखना होगा:—

स्वीय सुग्ध मूरति सुधा, प्रौढ़-सिता पयसिक्त, परकीया कर्कससिता, मरिच-परिचयनि-तिकः।

देव ने पात्र के क्रमानुसार श्रमिधा को स्वकीया से, श्रीर ब्यंजना को पर-कीया से एक रूप कर देखा है—श्रतएव यह तिरस्कार ब्यंजना का तिरस्कार नहीं है, परकीया द्वारा श्रमिव्यक्त रस का है। शुद्ध उसवादी होने के कारण देव श्रमिधा को प्रधानता तो देते ही थे, इसमें संदेह नहीं, किन्तु इतने श्रनाड़ी नहीं थे कि ब्यंजना को केवल पहेली बुम्मीवल ही मान बैठते।

साववें प्रकाश में रीति का वर्णन है। रीति से वात्पर्य देव ने गुण का बिया है, और उसको कान्य का द्वार अर्थात्, शायद, श्रभिन्यक्ति का माध्यम माना है। रीति श्रर्थात् गुण साधारणतः दस हैं, जिनके नागर और प्रामीण दो दो भेद हैं। परन्तु यमक और श्रनुप्राप्त को मिलाकर उनकी संख्या बारह हो जाती है। शाठवें प्रकाश का वर्ण्य विषय है, चित्रकान्य। चित्रकान्य को देव ने श्रधम कान्य माना है, उसमें केवल शन्दचित्रों का ही श्राकर्षण है। चित्र के मूलतत्व हैं, अनुप्रास और यमक; इस प्रकाश में पहले इन्हीं का वर्णन किया गया है। सिंहा-बलोकन का उक्लेख दास से पहले देव ने किया है, परन्तु उसे स्वतंत्र श्रलंकार न मानकर श्रनुप्रास का ही भेद माना है। इसके उपरांत कामधेनु श्रादि श्रनेक चित्रबन्धों का चक्रन्यूह रचा गया है। यह सब भिन्न रुचि के लोगों के परितोष के बिए ही किया गया है। देव का श्रपना सिद्धांत तो स्पष्टतः ही यह है-

स्तक काब्य बिनु श्रर्थं को, कठिन श्रर्थं के प्रेत । सरसभाव, रस काब्य सुनि, उपजत हरि सों हेत ॥

नवें प्रकाश में अर्थालंकार हैं, भावविवास के ३६ अवंकारों को छोड़ देव ने यहाँ ४० मुख्य और ३० गीय अवंकारों का विवरण किया है। उन सबका मुख माना है उपमा को, जिसका कि यहां काक्री विस्तार किया गया है। अंतिम दो प्रकाश पिंगल को समापत हैं। ब्रारम्भ में गद्य और पद्य का साधारण परिचय देकर गया, गयादेवता श्रादि का विवरण है, फिर मुख्य छंदों का संप में बर्चन है। इस वर्णन की दो विशेषताएँ हैं: एक तो लच्या और उदाहरण एक ही छंद में दिये गए हैं, दूसरे, छंदों का वर्णन गयों के क्रम से किया गया है श्रयीत एक गया से चलने वाले सभी छंदों का वर्णन एक साथ ही दिया गया है। सबैया का वर्णन करते हुए, उसके सभी भेदों के लच्या केवल भगया के द्वारा ही सम-काये गये हैं। दण्डकों में देव ने ३३ वर्णों के दण्डक के रूप में एक नया श्राविष्कार किया है।

इस प्रकार कान्य के लगभग सभी श्रंग शन्दरसायन के श्रंतर्गत श्रा जाते हैं। किन ने प्राकृत श्रोर संस्कृत ग्रन्थों का श्रध्ययन करके श्रस्यन्त परिश्रम-पूर्वक इस ग्रन्थ की रचना की है। इसका नाम शब्दरसायन इसलिए रखा गया है, कि इसमें शब्द श्रोर श्रथंदोनों के रस का सार दिया गया है।

शब्दरसायन नाम यह, शब्द-श्रर्थ रस सार ।

जैसा कि मैंने भारम्भ में ही कहा है, यह अन्य शुद्ध रीति-निरूपण के निमित्त रचा गया है. अतएव जहाँ अन्य प्रन्थों में कवि की दृष्टि लच्च से श्रधिक उदाहरण पर केन्द्रित रही है, यहाँ हम उसे श्रस्यन्त परिश्रमपूर्वक रीति-तथ्यों को स्पष्ट करने का प्रयत्न करते हुए पाते हैं । शब्दरसायन में प्रत्येक उदाहरण के बाद दोहों के द्वारा लक्ष्ण श्रीर उदाहरण का सम्बन्ध घटाते हुए अभीष्ट तथ्य की ज्याख्या की गई है, परन्तु फिर भी साहित्य के ये जटिल विषय छोटे छोटे छंदों में कैसे स्पष्ट हो सकते हैं। देव की श्रोर से भरसक प्रयत्न होने पर भी शब्द-शक्ति, रीति श्रीर श्रलंकार तीनों का निरूपण सर्वथा श्रस्पष्ट ही रह गया है । श्रापको यदि इन विषयों का ज्ञान पहले से ही है, तब तो श्रवश्य श्राप शब्द-रसायन को पढ़ कर कुछ प्राप्त कर सकते हैं, परन्तु यदि श्राप केवल उसी पर श्राश्रित हैं, तो श्रापका साहित्यिक ज्ञान सर्वथा श्रपरिपन्त ही रहेगा। देव के निरूपण में एक श्रीर दोष है : उनकी उलमी हुई श्रमिव्यक्ति, जो काव्य में थोड़ी बहुत निभ भी जाये परन्तु रीति-विवेचन में सर्वथा श्रसमर्थ ही सिद्ध होती है। उदाहरणों की दुरूहता से यह उलमन श्रीर भी बढ़ जाती है। दास, मित-राम, प्रतापसिंह की भाषा की स्वच्छता यहाँ श्रप्राप्य है, श्रतएव देव का विवेचन भी उनका जैसा स्वच्छ नहीं हो पाया । श्रतंकार-प्रसंग में उपमा, स्वभावोक्ति, रूपक प्रादि कुछ मुख्य प्रलंकारों को छोद शेष का बहुत ही चलता निरूपण किया गया है, एक ही छंद में तीन-तीन चार-चार श्रखंकारों को उदाहत कर दिया गया है। वास्तव में उपयुक्त विषय देव को अधिक प्रिय नहीं थे। उनका प्रिय विषय था रस, और रस का विवेचन शब्द-रसा-

यन में अपेकाकृत बहुत ही सुब्यक्त एवं स्पष्ट है, साथ ही रस के विषय में देन के मूलगत सिद्धांत भी अत्यंत सशक्त और दह हैं। इसके अतिरिक्त पिंगल का वर्षांन भी अपेकाकृत सुलका हुआ है—किन को विषय का अच्छा ज्ञान है, और उसने कौशलपूर्वंक उसका प्रयोग किया है। सब मिलाकर और रीतिकाल की सीमाओं को भी ध्यान में रखते हुए, राब्द-रसायन को उसके गौरव-पद से वंचित नहीं किया जा सकता। और यह गौरव-पद उसे सदैव प्राप्त रहा है। शिवसिंह सेंगर साची हैं कि उनके समय में काब्यरीति के जिज्ञासु शब्दरसायन का पाठ्य-प्र'थ के रूप में अध्ययन किया करते थे।

# देव-चरित्र

शब्द-रसायन के निर्माण तक देव ७० वर्ष के भ्रास-पास पहुँच चुके होंगे । श्रारम्भ में ही उनकी प्रकृति में एक तत्व ऐसा श्रवश्य मिलता है जो राग-लिप्त उनके हृदय को कभी कभी बड़े ज़ीर से वैराग्य की श्रीर धकेल देता था। ७० वर्ष की श्रवस्था तक पहुँचते पहुँचते यह तस्व इतना प्रवल हो चुका होगा कि उनकी रसिकता पर भी हावी हो जाए । उधर. कप्णा को शुद्ध श्रंगार-नायक रूप में प्रहणा करने की श्रवस्था से परब्रह्म रूप में उनका चितन करने की अवस्था तक पहुँचने में थोड़ा समय अवस्य लगा होगा। इस बीच में उनके श्रलौकिक चरित्र का स्तवन करना श्रावश्यक था। क्यों के वही इन दोनों श्रवस्थाश्रों का संधि-काल है। श्रतएव हमारी धारणा है कि उनके विराग-काल की पहली रचना देव-चरित्र ही है। भाव-विलास से लेकर शब्दरसायन तक कृष्ण को शुद्ध श्रंगार-प्रतीक रूप में चित्रित करते रहने के उपरान्त, देव ने इस प्रन्थ में उनके विभिन्न चरित्रों का वर्णन करते हुए रसिकराय के लोक पावन रूप की भी यत्किन्चित् माँकी दी है। देव-चरित्र में ६४० छुंद हैं, जिनमें लगभग १० पुराने हैं, शेष सभी नये हैं। सम्पूर्ण प्रनथ एक ही भाग में समाप्त है, इसमें कोई श्रंतर्विभाग नहीं है। स्वयं देव के शब्दों में, इसमें कृष्ण के गुणकर्म का सूचम वर्णन है। प्रन्थ का श्रारम्भ श्री-कृष्ण जन्म श्रीर बज-सीभाग्य से होता है। श्रपूर्व पुण्यवती यशोदा के गर्भ से कृष्ण का जन्म होते ही सम्पूर्ण बज में मानों सीभाग्य उमद उठा है, सारी वसुधा बज को ग्रंक में भरने के लिए लालायित हो रही है। कृष्ण श्रभी छः दिन के भी नहीं हो पाये कि उन्होंने दुष्ट वकी श्रीर तृणावृतं रायस का वध कर ढाला । फिर क्रमणः छठी और नामकरण का वर्णन है। अब कृत्या का शिशुरूप थोड़ा विक-सित हो गया है, उनके मोहक सींदर्य श्रीर लीलाश्रों को देखकर यशोदा तथा अन्य गोपियां वास्त्रक्य-गद्गद् हो जाती हैं। माखन-चोरी भी आएम हो गई

है। श्रागे वृन्दावन-प्रयाग, फिर कमशः वकासुरवध, कालवन-वध, कालिय-दमन श्रीर प्रलम्बासुर के नाश का वर्णन है। चीर-हरण का वर्णन केवल दो छंदों में बहुत चलता हुआ किया है। इसके उपरान्त गोवर्धन-लीला, वरुण से नंद की मुक्ति और तत्पश्चात् रास-रस का विस्तृत वर्णन है। कुछ दिन बाद ही अकरूर आजाते हैं, श्रीर कृत्ण बजवासियों को अत्यन्त शोकाहत अवस्था में छोड़ मथुरा चले जाते हैं। वहाँ दुविनीत रजक को दण्ड देकर कुब्जा का उद्धार कर, और कंस के समस्त उत्पातों और शक्तियों को विफल कर भरी सभा में उसका वध कर डालते हैं। यहाँ तक तो कथा की रेखा सर्वथा स्पष्ट है, उसकी घटनाओं में भी पर्याप्त रंग है। पर आगे केवल सात छन्दों में जरासंध के भय से कृष्ण का द्वारका-गमन, रुक्मिणी-स्वयंवर, सत्यभामा-वरण, भौमासुर के बन्धन से सोलह सहस्र रानियों का उद्धार तथा उनका पत्नी रूप में प्रहण, रुक्मिणी के पुत्र का जन्म, महाभारत में पाएडवों की सहायता आदि अनेक छोटे बड़े प्रसंगों का अत्यन्त संचिप्त तथा खिरुत वर्णन है। अन्त में कृष्ण के अपार ऐश्वर्य की महिमा एवं उनकी वन्दना के साथ प्रन्थ समाप्त हो जाता है।

इस प्रकार देन-चरित्र किन का प्रथम श्रीर एक मात्र खयड काव्य है। केनल १४० जुन्दों में सम्पूर्ण कृष्ण-चरित्र को संकितित कर दिया गया है, इससे साधार- एतः यही निचार उठता है कि कथा-प्रनाह सर्वथा खिरडत होगा, परन्तु नास्तव में स्थिति इतनी श्रसन्तोषजनक नहीं है। अजराज कृष्ण की सभी जीलायें एक सूत्र में गुंथी हुई हैं श्रीर उनके नर्यान भी रंग-भरे हैं। बाल-की बाशों में नाश्सल्य, कालियदमन तथा गोनर्धन-धारण के नर्यानों में करुण, श्रीर रास जीजा में श्रंगार का सम्यक् परिपाक है। कंस-नथ प्रसंग का नीर रस भी श्रपुष्ट नहीं है। वास्तव में चित्रण-कला में देन श्रस्यन्त प्रनीण थे। श्रतएन जहाँ उनको थोड़ा श्रमकाश मिला है, उन्होंने परिस्थिति श्रीर भानना के काकी सुन्दर चित्र उपस्थित किये हैं। जहाँ ऐसा नहीं हुशा, जहाँ किन प्रसंग पर ठहरा नहीं है, वहाँ किनता इति-चृत्त-कथन के धरातल पर उतर श्राई है। श्रीर श्रम्त में जाकर तो सूत्र ही खिरडत हो गया है। देन-चरित्र खबड काव्य की रिष्ठ से श्रधिक सफल नहीं है, परन्तु नह इतना संकेत श्रमस्य करता है कि किन में कथा-निर्नाह की प्रतिमा निस्सन्देह थी श्रीर यदि इस श्रोर नह ध्यान देता तो श्रनस्य ही उसका यथेष्ट निकास कर सकता था।

### देव-मापाप्रपंच नाटक--

देव-माया-प्रपंच विषय को गंभीरता और शैक्षी की दृष्टि से देव चरित्र के बाद की रचना ठहरती है। यह श्रव तक श्रशांच्य ग्रन्थ समस्त जाता था, परन्तु इसकी एक अत्यन्त प्राचीन प्रति देव के पीत्र छत्रपति बी जिल्ली हुई पं॰ मातादीन के पास है और एक पं॰ कृष्णि विद्यारा जी के यहाँ मौजूद है। किव इस समय किसी के आश्रित नहीं था। उसकी विराग-भावनायें धीरे धीरे अत्यन्त पुष्ट होती जा रही थीं। देव-चित्र में जहाँ मूर्त तथ्यों का वर्णन है देव-माया-प्रपंच में वहाँ जीवन के सुक्मतम तत्वों का विवेचन है। देव-चित्र की शैली जहाँ शुद्ध वर्णनात्मक है वहाँ देव-माया-प्रपंच की शैली में सांकेतिकता एवं प्रतीकात्मकता भी भिलती है।

प्रामाणिकनाः —देव-माया-प्रपंच देव-कृत रचना है, इस विषय में पं॰ रामचन्द्र शुक्त ने सन्देह प्रकट किया है परन्तु वास्तव में उसके लिये कोई स्थान नहीं है। प्रनथ के श्रन्त में किन ने स्पष्ट ही श्रपने नाम का उल्लेख किया है—

## "हृदें बसी किव देव के सतसंगति को पाय।"

इसके ऋतिरिक्त शैली पर भी देव की छाप श्रसंदिग्ध है, श्रीर सब से पुष्ट प्रमाख यह है कि ऐसे कुछ छुन्द जो देव के सर्व-स्वीकृत प्रन्थों में मिलते हैं, इसमें भी उद्धृत हैं। उदाहरण के लिये निम्निलिखित छुन्द देव-माया-प्रपंच तथा देव-शतक के जगदर्शन-पश्चीसी खण्ड दोनों में उद्धृत है

> हाय दई यह काल के ख्यात में फूल से फूलि सबै कुम्हिलाने। देव अदेव सभी बल हीन चले गये मीह की हौंस हिलाने।। या जग बीच बचै नहीं मीबु पै, जे उपजे ते मही में मिलाने। रूप कुरूप गुनी निगुनी जे जहाँ उपजे ते तहाँ ही बिलाने॥

इसी प्रकार एक और छुन्द लोजिये जो देव-माया-प्रपंच और शब्द-रसाबन दोनों में मिलता है।

श्चंतरु के निहं, श्चंतरु के, मिलि शंतरु के, सुनिरंतरु धारे, ऊपर बाहि न, ऊपर बाहित, ऊपरि बाहिर की, गित चारे; बातन हारति, बात न हारति, हारति जीभ न बातन हारे, 'देव' रंगी सुरस्यों, सुरस्यों, मनु देवर की, सुरस्यों न विसारे ।

देव-माया-प्रपंच प्रबोध-चन्द्रोदय की शैली पर लिखा हुआ पर्य-वद्ध नाट्य-क्षण है। इसकी कथा का मूल सूत्र इस प्रकार है: परं पुरुष के दो पिनयाँ हैं— एक प्रकृति दूसरी माथा। प्रकृति से बुद्धि का जन्म होता है, माया से मन का। मन पर माथा का प्रभाव इतना बद जाता है कि वह पिता, विमाता और बहिन तीनों से विद्योह कर बैठता है। परं पुरुष माथा का वन्दी बन जाता है। बुद्धि भी इस बिश्रका से चुठध होकर मन से भटक जाती है। कुछ समय इधर उधर भटकने के बाद वह जन-श्रु ति के उपदेश से सत्संगति से मिलती है। फिर धर्मपण और अधर्मपण में युद्ध होता है। परन्तु तर्क की गुप्त मंत्रणा से मन का मोह पहिले ही। दूर हो जाता है। वह माया के फन्दे से छूट कर बुद्धि से और फिर अपने पिता से मिलता है। उधर अधर्म पण्च की पूर्ण पराजय होती है। माया के बंधन से परं पुरुष मुक्त हो जाता है। अन्त में प्रकृति, मन और बुद्धि सब का परं पुरुष से संयोग हो जाता है।

नाटक में छः श्रंक हैं। पहले में प्रस्तावना है, जिसमें नान्दी-पाठ के ट्वउपरान्त सूत्रधार रंगमंच पर उपस्थित हो कर िम् लिखित सिकेतिक दोहा पढ़ना है:

> सुत भूल्यो सुत के भये, पच्यो पिता सों बीचु। मानु मते भगिनी तजी, घर घर नाच्यो नीचु॥

इधर वह इसका श्रर्थ स्पष्ट करने का उपक्रम करता है, उधर नेपथ्य में से एक बाजा त्रिलाप करती हुई प्रकट होतो है। बस यहीं से नाटक की कथा श्रारम्भ हो जानी हूं जो एक प्रकार से उपयुक्त दोहे का ही ब्याख्यान है। जनश्र ति श्राकर नट श्राटि को यह बतलाती है कि यह बाला बुद्धि है जो श्रपने बन्ध से वियुक्त हो कर भटकी फिर रही है। इसके लिये एक ही गति है, वह है संगति की शरण में जाना। इतने में ही किल के श्राने का उत्पात सुनाई पदता है। दूसरे श्रंक में किल का कलह श्रीर कलंक से सम्मिलन होता है, ये श्रापस में मिल कर बित श्रीर सरसंगति के संयोग के परिणामों पर विचार करते हैं। श्रंक के श्रन्त में दृश्य बदल जाता है। यह संगति का रम्य प्रदेश है जहाँ बुद्धि को लेकर जनश्र ति जा पहुंचती है। तीसरे श्रंक में सत्संगति श्रीर उसकी श्रनुवर्तिनी श्रद्धा, करुणा, तत्वचिता श्रादि द्वादश कृत्याश्रों का वर्णन है जो सभी श्रपने श्रपने श्रनुसार बुद्धि को उपदेश देती हैं। बुद्धि को वहीं छोड़ कर श्रव जनश्रति कपट वेश धारण कर माया नगरी का भेद लेने के लिए जाती है। वहाँ उसकी वृथा-पुष्ट, ब्यभिचार आदि से भेंट होती है। माया नगरी का वैभव श्रपार है, उसके वर्णाश्रम, उसके बोद्धा. उसके शास्त्रकार सभी उमी के अनुकूल हैं। जनश्रुति के सौन्दर्य पर मुख्य होकर सहजानन्द, इच्छानन्द, लिंगानन्द श्रादि उसको अपने अपने मत की दीचा देने का प्रयत्न करते हैं; धूर्तराज तंत्र, मंत्र, यंत्र श्रादि का बखान करते हैं। श्रन्त में, माया की स्तुति के साथ श्रंक समाप्त होता है। छुठे श्रंक में ज्यों ही युवराज मन का राज्याभिषेक समाप्त होता है त्यों ही सत्संगति पन्न के सेनानायक शांतानन्द के दत उनके पास भाते हैं भीर शांतानन्द का उपदेश उनकी सुनाते हैं। भवसर पाकर तर्क मन के अम को दूर कर देता है और वह जनस्र ति और तर्क के साथ माना के नगर से भाग कर बुद्धि के पास पहुँच जाता है। इधर माया श्रद्धंकार का श्रमिषेक

कर उसे शांतानन्द श्रादि से युद्ध करने भेजती है। युद्ध में माया की पूर्ण पराजय होती है, उसके समस्त योद्धा नष्ट हो जाते हैं श्रीर वह स्वयं भाग जाती है। पूर्ण पुरुष इस प्रकार बन्धन से मुक्त हो जाता है श्रीर श्रन्त में मन बुद्धि श्रीर प्रकृति श्राकर उससे मिल जाते हैं।

रूपक का दार्शनिक आधार तो सर्वधा स्पष्ट ही है, माया का प्रपंच बहा अयंकर है। स्वयं पूर्ण पुरुष भी उसके बंधन में फॅस कर अनेक यातनायें भोगता है। उसी के प्रभाव से मन बुद्धि का तिरस्कार कर काम क्रोध आदि के वशीभूत हो जाता है। अंत में जब सत्संगति तथा अद्धा, करुणा आदि के प्रभाव से बुद्धि शुद्ध हो जाती है और मन उसे पुनः प्राप्त कर लेता है तो उसका मोह नष्ट हो जाता है, माया का प्रभाव दूर हो जाता है, और आस्मा पुनः अपने शुद्ध-बुद्ध चेतन स्वरूप को प्राप्त करता है। कथा के सैद्धान्तिक तथा इति-वृत्तास्मक पत्तों में सामंजस्य का निर्वाह प्रायः ठीक हो हुआ है। अतएव रूपक की दांष्ट से उसमें कोई असंगति नहीं है।

श्री मिश्रवन्धुत्रों ने देव-माया-प्रपंच को श्रयंनाटक माना है, शायद उनका तात्पर्य यह है कि इसमें कार्य-व्यापार का श्रमात्र है। परन्तु यह तो रूपक की श्रमिवार्य सीमा है। इसके श्रितिरिक्त उसका कथा-विकास ठीक ही है। घटनाएं सहज कम से श्रागे बढ़तो हैं। वर्णनों में भी वास्तविकता, रोचकता श्रीर रस की कमी नहीं है। माया के वेंभव का वर्णन बहुत सुन्दर है। चौथे श्रीर पाँचवें श्रक्क में व्यभिचार, धूर्तराज श्रीर विभिन्न शास्त्रकारों को बातचीत बड़ी सजीव है। दश्य-विधान भी काको श्रव्हा है। इसके श्रितिरिक्त कवि ने मुद्राश्रों के सूचम वर्णन देकर रंग-संकेत का भी नियोजन स्थान स्थान पर किया है:—

पिञ्जताय कजह रिसाय किंत सों, 'क्यों दई तुम छोरि'। मुख मोरि नाक सकोरि स्यौरी तोरि भोंह मरोरि॥

भाषा में गित है और प्रसंगोचित चांचल्य भी है। सूचम तत्वों को मूर्त इत्य में श्रंकित करने में किन ने सफलता-पूर्वक प्रतीकाश्मक एवं सांकेतिक प्रयोगों का उपयोग किया है। श्रद्धा, करुणा श्रादि के वर्णन पूर्णतः प्रतीकाश्मक हैं, समा, तुष्टि श्रादि के सांकेतिक।

प्रबोध-चंद्रोदय का प्रभाव: — इस प्रकार के सैद्धान्तिक रूपकों का श्रादर्श कृष्ण मिस्र का प्रबोधचन्द्रोदय नाटक ही रहा है। देत के सम्मुख भी यही धादर्श था, इसमें संदेह नहीं। दोनों की शैजी तो एक-सी है ही, दोनों के प्रतिपाध में भी थोदी बहुत समानता है। प्रबोधचन्द्रोदय का प्रतिपाध शांकराद्वित सिद्धान्त है, देवमायाप्रपंच में भी उसी का ही प्रतिपादन है। उधर दम्भ, मोह, अबा चादि कुछ पात्र भी समान हैं। बस इसके त्रागे कोई समानता नहीं है। कथावस्तु दोनों की सर्वथा भिन्न है जीर ज्ञारमा में भी किसी प्रकार का साम्य नहीं है।

# . देवशतक---

देवशतक में चार पृथक पश्चीसियां हैं—जगहर्शन-पश्चीसी, श्वाहम-दर्शन-पश्चीसी, तत्व-दर्शन-पश्चीसी श्रीर प्रेम-पश्चीसी। इनमें प्रेम-पश्चीसी तो निश्चित ही रस-विलास से पूर्ण की रचना है क्योंकि रस-विलास में उसका स्पष्ट उज्लेख मिलता है—'श्रथ उपदेश-प्रलाप वर्णन—तथा प्रेम-पचीसी में वैराग्य-स्थय कहाँ। है। (रस-विलास, भारत जीवन प्रेस) उपर्युक्त उद्धरण से यह भी श्रजुमान होता है कि प्रेम-पचीसी या प्रेम-पश्चीसी का पूर्णरूप थोड़ा इससे भिन्न था। इसमें कुछ छंद तो भवानी-विलास से उद्धृत हैं, शेष श्रजुमानतः उसी के पश्चाद रचे गये हैं। बाद में, तन्मयता, उन्माद श्रादि के ये छंद रस-विलास में श्रीर गौपियों की प्रेम-भक्ति के छंद प्रायः ज्यों के त्यों प्रेम-चन्द्रिका में उद्धृत कर दिए गए हैं।

प्रथम तीन पश्चीसियों के प्रायः छंद मौलिक ही हैं। इन छंदों में जगत की श्रमारता, उसमें लिप्त रहने के लिये जीव की भत्स्नी श्रीर श्रंत में ईश्वर के स्वरूप का वर्णन है। यौवन के श्रंगार-छंदों की भांति ये वैराग्य-छंद भी कवि की सची श्रात्माभिष्यक्ति हैं। वास्तव में इनमें से श्रनेक छंदों में तो जैसे उसकी श्रास्मा श्रपनी श्रसहायावस्था पर फुट फुट कर रो उठी है। देव में तीव राग के साथ ही विराग की चेतना श्रारम्भ से ही वर्तमान थी, जीवन के कटु श्रनुभवों से उद्दीष्ठ होकर बृद्धात्रस्था में वह स्वभावतः ही पूर्णतया परिपक्क हो गई थी । अतएव इसमें संदेह नहीं है कि ये छंद उसकी बृद्धावस्था की ही सृष्टि हैं और उनकी रचना देव-माया-प्रपष्टच श्रादि के बाद ही हुई है-क्योंकि देवमाया-प्रपष्टच श्रावित एक क्रम-बद्ध प्रयत्न है जिसमें कथि-कौशल की चेतना भी स्पष्टतः वर्तमान है। ज्यों ज्यों किव की श्रवस्था बढ़ती गई होगी, यह चेतना निश्चित ही कम होती गई होगी. भीर भन्त में लिखे हुए छुंदों में शुद्ध भारमाभिष्यक्ति मात्र ही रह गई होगी। इसलिए कवि की श्रंतिम रचना ये पश्चीसियाँ ही प्रतीत होती हैं। श्रपने श्रंतिम दिनों में बृद्ध कवि ने एक क्रम-बद्ध नाट्य-रूपक न लिखकर, वैराग्य के फुटकर खंद हो लिखे होंगे, ऐसा अनुमान सहज ही किया जा सकता है। इनके बाद शाबड उसने कुछ जिला नहीं-वस प्रपने पूर्व जिलित रस के छुंदों को सुखसागर-तरक में संगृहीत कर अकबरअलीलां को समर्पित कर दिया । इस शतक में १०३ छंड हैं-

जिनमें जगभग ७५ नये हैं। जगहर्शव-पश्चीसी में २६ इंद हैं—जिनका वर्ष विषय जीवन और जगत की निस्सारता है। आत्म-दर्शन-पश्चीसी में २४ इंद हैं जिनमें जीव के अम का वर्णन है। इन इंदों में मानव-मन की निर्मम भत्स्ना है। तत्वदर्शन में ब्रह्म-तत्व का निरूपण है: इस संसार में एकमात्र ब्रह्म की ही सत्ता है, जो चराचर को अपने में समाये हुए है। वह एक और अभेद और अनिर्वचनीय है, दूसरी और भावना के अनुसार उसके अनेक रूप भी हैं। प्रेम-पश्चीसी में प्रेम-तत्व का वर्णन है। परमात्मा केवल प्रीति में मिलता है। जीवन में प्रेम ही सार है। प्रेम के बल पर ही गोपियों ने उद्धव के निर्णुण-ज्ञान को मिण्या सिद्ध कर दिया था।

देवशतक अध्यन्त श्रीद रचना है। दार्शनिक भावनाओं को किन ने पूर्श अनुभूति के साथ अभिन्यक्त किया है। अतएव ने कोरा दर्शन न रहकर कान्य बन गई हैं। उसके आध्म-ग्लानि के उद्गारों में उतनी ही तन्म्यता है जितनी भक्त कियों में मिलती है। भाषा की चंचलता और निलास पूर्णतः नष्ट हो चुके हैं। उसमें वस्तु के अनुरूप गांभीटर्य और स्थिरता आ गई है।

### सुखसागर-तरङ्ग---

सुखसागर-तरङ्ग पिहानी के श्रधिपति श्रकबर ग्रलीख़ां को समर्पित है। श्रकबर श्रलीख़ां का शासन-काल संवत् १८२४ से श्रारम्भ होता है जब कि देव की श्रवस्था १४ वर्ष की हो चुकी थी। श्रभिषेक श्रादि के उत्सवों पर राजाओं को विविध प्रकार की भेंटें देने की प्रथा तो पुरानी है ही—श्रवण्य सम्भावना यही है कि श्रकबर श्रलीख़ां के गद्दी पर बैठते ही देव ने सुखसागर-तरङ्ग में श्रपने ग्रंथों का संग्रह कर उनको समर्पित किया होगा। इसी समय के श्रास-पास किव की मृत्यु भी हो गई होगी—क्योंकि देव जैसे व्यक्ति के लिए १४, १४ वर्ष की श्रवस्था काफ़ी होती है।

सुखसागर-तरंग को स्वयं देव ने 'संग्रह' कहा है: — 'इति श्रीमद्विबुधविरुदा-वली-विराजमान महालक्मीरूपावलोकन-निधान श्री खान साहेब श्रली श्रकवर-खान कारिते देवदत्त कविरचिते श्रक्षार सुखसागरतरंगसंग्रह- ......'। वास्तव में ६४ वर्ष की श्रवस्था में किव से संग्रह के श्रविरिक्त कोई मौलिक ग्रन्थ रचने की श्राह्मा करना भी व्यर्थ है—सुखसागर-तरंग में मुख्यतः श्रव्ययाम, भवानी-विकास कुराखबिखास, रसविलास, सुजान-विनोद श्रीर कुछ श्रंशों में भाव-विकास भीर प्रमचन्द्रिका के खंदों का समावेश तो स्वय्यतया हुआ ही है-परन्तु इनके श्रविरिक्त भी ऐसे काफ़ी छन्द रह जाते हैं जिनके मौलिक होने का अम हो सकता है। स्वयं मिश्रवन्धुओं को भी कुछ इस श्रकार की श्रास्था हुई है, परन्तु वास्तव में यह बात नहीं है। ऐसे छुन्दों की संख्या दो सी के लग-भग श्रवश्य है, श्रीर यह कल्पना करना कि इतनी जर्जर श्रवस्था में किव ने दो सी छुन्दों की रचना की होगी, सर्वथा श्रसंगत होगा। ऐसी दशा में प्रस्यचतः यही परिगाम निकाला जा सकता है कि शेष छुन्द किव के उन प्रन्थों से संगृहीत हैं जो श्रान श्रप्राप्य हैं। सुखसागर-तरंग की हस्तिलिखित प्रतियाँ श्री अजराज-पुस्तकालय गंधीली में, तथा मिश्रवन्धुश्रों के पास हैं। पं० बालदत्त जी द्वारा सम्पादित उसका एक मुद्रित संस्करण भी संवत् १६४४ में श्रयोध्या से प्रकाशित हुश्रा था। यह संस्करण श्रश्चित्यों से मुक्त नहीं हैं - श्रीर दुर्भाग्य से श्राज श्रप्राप्य भी है।

सुखसागर-तरंग में बारह श्रध्याय श्रीर ८४६ छुन्द हैं। इसका वर्ण्य विषय सांगोपांग शंगार है, जिसक अन्तर्गत नायिका-भेद का अध्यन्त विस्तृत वर्णन है। प्रथम अध्याय में आश्रयदाता का संज्ञित वंश-वर्णन देने के उपरांत सरस्वती, महालदमी, गोरी, जानकी रुविमणी श्रीर राधा की वन्दना है। फिर श्रंगार का स्वरूप श्रीर उसी प्रसंग में श्रांगार के मांगलिक उत्सवों का वर्णन है. जिसके श्चन्तर्गत गोरी. जानकी, रुविमणी श्रीर राधा का सौभाग्य श्रीर श्रीपंचमी-महोत्सव का चित्रण है । श्रन्त में दम्पती का परस्पर-श्रंगार श्रीर उनके प्रेमांकुर के मूल कारण श्रवण, चित्रदर्शन ग्रीर स्वप्न का उल्लेख है। वास्तव में इस श्रध्याय का मख्य वर्ण्य विषय मंगलोत्सव ही है श्रीर विषयों का क्रम श्रायन्त शिथिल है। दूसरे श्रध्याय का श्रारम्भ विचित्रतः प्रत्यत्त-दर्शन से किया गया है। पहले रति के पोषक श्रालम्बन-उद्दीपन विभाव, प्रकाशक साधारण श्रनुभाव, विशेषक साव्विक, विलासक संचारी भावों का उल्लेख है, फिर पटऋतु का; ग्रीर श्रन्त में श्रष्टयाम शुरू ही जाता है। पर श्रध्याय का श्रन्त बीच में संध्या के वर्णन पर ही समाप्त हो जाता है। यह भ्रष्टियाम पूरा नहीं है। तीसरे श्रध्याय में रात्रि के शेष यामों की श्रंगार-क्री हाम्रों के उपरांत, नायिका के नख-शिख श्रीर श्रीर वर्ष ( व्यवसाय ) भेद का सविस्तर श्रंकन है। श्रष्टयाम श्रीर वर्ण-भेद के ये प्रसंग श्रष्टयाम, रस-विलास श्रथवा जाति-विलास से उद्धृत हैं। चौथे श्रध्याय में नायिका के श्राठ श्रंग तथा पश्चिनी श्रादि चार जाति-भेद दिये हुए हैं। शेष श्राठों श्रध्यायों में क्रमशः श्रंश-भेद श्रीर उनके श्रन्तर्गत वयः क्रम भेद, मुखा, मध्या श्रादि की शिचा, फिर उसी पूर्व-क्रम से मन्धा की दस दशायें, मध्या की श्राठ श्रवस्थायें, श्रीढ़ा के दस विलास, भीर भन्त में नायक तथा उसके सहायकों के भेद, मानलीला, भादि प्रभूत उदा-इस्कों द्वारा सविस्तर विशेत हैं। इस प्रकार सुखसागर-तरंग को नायिका-भेद का एक विश्व-कोष समझना चाहिए। वास्तव में देव के सुन्दर छन्दीं का स्वयं उन्हों के द्वारा चयन होने के कारण इस प्रन्थ का महत्व और प्रन्थों की अपेका श्रधिक है।

# एक ग्रन्थ की खिएडत प्रति-

कुसमरा के पं॰ मातादीन दुवे के पास रसानन्द-खहरी ( सुजान-विनोद ) की खरिडत प्रति के म्रातिरिक्त देव के एक भ्रन्य प्रन्थ की खंडित प्रति भी है। इस पर स्वयं मातादीन जी अथवा किसी आधुनिक परिवत ने 'नायिका-भेद' नाम लिख दिया है, परन्तु यह नाम प्रामाणिक नहीं कहा जा सकता। नायिका-भेद तो देव के सभी प्रन्थों का विषय है, फिर भी उन्होंने किसी का नाम नायिका-भेद नहीं रखा। श्रतएव यह 'सुमिल-विनोद' जैसे किसी श्रशप्य प्रनथ की प्रति है, ऐसा हो निर्णय दिया जा सकता है। इस प्रति में बीच के लगभग ८० छन्द हैं-शारम्भ के तीन छन्दों में संयोग वर्णन है, उसके उपरांत लगभग ६०-६४ छन्दों में पटऋतु वर्णन है जो कुछ छन्दों के उलट-फेर से प्रायः ज्यों का त्यों 'सुजान-त्रिनोद' से उद्भृत कर दिया गया है; श्रन्त के १०-१४ छुंदों में मान श्रीर दान-लीला का वर्णन है। प्रस्तुत प्रति को देखकर सहसा यही धारणा होती है कि शायद यह किसी उपलब्ध प्रन्थ का ही खरिडत ग्रंश हो। पहले ममे भी यही भ्रम हुन्ना था कि यह सुजान-विनोद (रसानन्द-लहरी) का ही ग्रंश है। क्योंकि इसके ४४-६० छंद ज्यों के ज्यों उसी के षट्यात वर्णन से उद्भृत हैं, परन्तु श्रधिक छान-बीन करने पर यह धारणा निर्मुल सिद्ध हुई। इसके कारण हैं-

- (१) रसानन्द-लहरी (सुजान-विनोद) की जो खिरडत प्रति मातादीन जी के यहाँ इसके साथ सुरचित है, उसकी श्रीर इसकी हस्तलिपि, स्याही श्रादि में बहुत श्रंतर है।
- (२) षट्ऋतु के समान छंदों में भी क्रम का भेद है। कुछ छंद ऐसे हैं जो एक में हैं, और दूसरी प्रति में नहीं हैं। प्रस्तुत प्रति में षट्ऋतु वर्णन के कुछ अतिरिक्त छन्द भी हैं।
- (३) षट्ऋतु वर्णन के श्रतिरिक्त मान और दान-लीला के छुन्द नवीन न होते हुए भी इस क्रम से किसी श्रन्य प्राप्य ग्रन्थ में नहीं पाये जाते।
- (४) एक श्राध छुन्द ऐसा भी है जो देव के किसी भी श्रन्य प्रन्थ में हमें नहीं मिला।
- (म) गोरस कहा है हिर जो रस बिबैया सांक भोर सु मंचेके सबही सो बिरेबो किरेरे । बाबा दुंबही ये कुबही सों किर पाबागनु माई है निसंकु उन्हें मंक भरिबो किरे है। देव तिज कानि मानि चेरी मई तेरी हिरनी-हग महेरीहियो हेरि हिरेबो किरे रे । बा मज को राज मानु तेरे घर मायो तोहि कोई मन भायो सोई कानु किरेबो किरे रे । (मा) गोरस के प्यास है जपास तन तो रसके मधर सुधा से मंद होसी ही हितीनि के

सूखे जात रूखे मुख भूखे हैंसि बोजन के देव कहें सेवक हैं सुधर सखीनि के। देखे सुखु पावत-सु आवत नितिह इत गावत निपुन गुन प्यारी गज गौनि के। आकर बिनोद राधिका कर बिकाने चेरे बदन सुधाकर के चाकर चितौनि के। देव के आप्राप्य ग्रन्थ—

देव के प्राप्त ग्रंथ केवल उपर्युक्त १६ या १७ ही हैं—देवशतक की चारों पश्चीसियों को पृथक प्रथ मान लेने पर यह संख्या १६ या २० हो जाती है। इनके श्रतिरिक्त सुखसागर-तरङ्ग के उन छंदों के परीचक से जो प्राप्य प्रथों से बाहर के हैं, कम से कम नखशिख, षट्ऋतु स्रीर राम-चरित्र इन तीन प्रथों का निश्चय श्रीर होता है। इनके नाम चाहे भिन्न हों, परन्तु इन विषयों पर तीन प्रंथ श्रवश्य रहे होंगे। नखशिख का उल्लेख तो नागरी प्रचारिकी की खोज में ही मिलता है। भवानी-विलास में एक स्थान पर जय-विलास नाम के प्रंथ की स्रोर भी संकेत हैं:-- 'यथा जय-विजासे ' ( भ. वि. पू. ४, भारत जीवन प्रेस)। देव ने श्रन्य ग्रंथों में भी श्रपनी पहली रचनाश्रों का संकेत किया है-जैसे रस-विजास में जाति-विजास का, या काव्य-रसायन में भाव-विजास का। श्रतएव जय-विलास भी देव का ही कोई ग्रंथ है, जो श्राज श्रप्राप्य है। तीन मंथ ऐसे हैं जिनकी प्रतियाँ प्राप्त नहीं है, परन्तु जिनको श्री युगलिकशोर जी 'मजराज'--तथा पं॰ बालदत्त जी ने स्वयं देखा है। मजराज जी ने वृत्तविलास भौर पावस-विलास — दो प्रथ देखे थे। वृत्त-विलास तो श्राज भी इटावा प्रांत के ताखा ग्राम में एक ब्राह्मणी के पास सुरक्षित बताया जाता है। श्रीयत हरिश्चन्द्र देव वर्मा चातक के मित्र विसनगढ़-निवासी ठा० हरनामसिंह बी. ए.. एत. एत. बी. ने उसे स्वयं देखा है। अभी तक वह स्त्री उसे किसी अन्य को दिखाने या देने के लिए प्रस्तुत नहीं हुई । नीति-शतक पं० बालदत्तजी ने देखा था "चाहिए जिस कवि के शांत रस व भक्ति-पन्न काव्य को इनके नीति-शतक व वैराग्य-शतक से, जो हमने देखे हैं मिला देखिये" (सुखसागर-तरक की भूमिका)। इसमें वैराग्य-शतक तो देव-शतक का ही दूसरा नाम है, नीति-शतक भिन्न कृति है। पावस-विलास में पावस-ऋतु का वर्णन बताया जाता है, वृत्त-विलास में अन्योक्तियाँ हैं और नीति-शतक का विषय तो नाम से ही स्पष्ट है। देव का एक प्रंथ नज-दमयंती भी कहा जाता है। पं॰ मातादीन जी ने स्वयं उसे देखा है। वह पहले उन्हीं के पास था, परन्तु कुछ वर्ष हुए उनके एक सम्बन्धी पं० रामबाबू (जिनका नाम देव के वंश-वृक्त में भाता है) उसे जयपुर से गये- तब से वह उन्हों के चक्कर में पड़ा हुआ है, और आज प्रयत्न करने पर भी प्राप्य नहीं हो रहा । इजराज जी तथा मिश्रजी श्रतिष्ठित काव्य-मर्मेज व्यक्ति थे। मातादीन

जी भी काफ्री दिनों से देव के विषय में सतर्क हैं, श्रतएव इनके साक्ष्य को म मानने का कोई कारण नहीं है।—शब कुछ प्र'थ ऐसे रह जाते हैं जिनको किसी ने देखा नहीं है— उनका श्राधार केवल जनश्रुति ही है। सबसे पूर्व इनका उछ ख शिवसिंह-सरोज में मिलता है। इनके नाम इस प्रकार हैं: रसानन्द-लहरी, प्रेम-दीपिका, सुमिलविनोद तथा राधिका-विलास। इनमें से रसानन्द-लहरी तो सुजान-विनोद का ही दूसरा नाम है। सुजान-विनोद की तरङ्गों के श्रंत में यह नाम बार-बार प्रयुक्त हुशा है:—'इति श्रीरसानन्दलहरीविलासे, सुजान-विनोदे किव-देवदत्त-विरिचते——प्रथमो विलासः"। श्रीतम विलास में केवल इतना ही जिखा है 'इति श्री सुजान-विनोदे श्रीदेवदत्त-विरिचतायां रसानन्दलहरी-नायिकावर्णनम् समाप्तम्।' इसके श्रितिक्त पं० मातादीन श्रीर दोचित जी वाली सुजान-विनोद की प्रतियों में एक दोहा श्रीर मिलता है जो इस भ्रम को निर्मुल कर देता है—

> लहरी रस श्रानन्द की राधा-हरिगुन गान। रचत देव बानी वचन सुनियो रसिक-सुजान॥

एक तो इसी दोहे के श्राधार पर, दूसरे रसानन्द-लहरी का नाम सुजान-विनोद में इतनी बार श्राया है इसलिए भी. मातादीन जी ने अपनी प्रति के शीर्षक रूप में 'रसानन्दलहरी' ही लिख दिया है, मानों पुस्तक का वही नाम हो। इस त्रकार इन उद्धरणों श्रीर प्रमाणों से स्पष्ट है कि रसानन्दलहरी सुजानविनीद का उपशीर्षक है, कोई स्वतंत्र प्रथ नहीं है। शिवसिंह जी को इन्हीं उल्लेखीं के कारण अस हो गया है। प्रेमदोपिका शायद प्रेमचन्द्रिका का ही दूसरा नाम हो-- अथवा फिर उसी के समानान्तर प्र'थ हो । राधिका पर तो देव ने अनेक खंद लिखे ही हैं-प्राय: सभी प्रंथों के मंगलाचरण में राधिका की बंदना है। इसके अतिरिक्त सुखसागरतरंग में उन पर बहुत से झंद एकत्र दिए इए हैं- और वैसे तो नायिका ही राधिका का रूप है। इसलिए राधिका-विज्ञास इन्हीं या ऐसे ही छंदों का संग्रह होगा। सुमिल-विनोद वास्तव में कुछ विचित्र-सा नाम है - कुछ पंडितों का मत है कि यह शायद सुजान-विनोद ही है जी विधिकार की असावधानी से सुमिलविनोद बन गया है। परन्तु यह कुछ कट-करपना है, सज़ान और समिल में बहुत अन्तर है। नाम से यह भी नायिका-भेद का ही प्रथ जान पदता है। नागरी-प्रचारियी की खोज में प्रेम-दर्शन नामक एक अन्य पुस्तक का उल्लेख है-जो कम से कम नाम से देवकृत अवस्य मालूम पदती है न्योंकि एक और प्रेम-तरंग, प्रेमचन्द्रिका, प्रेमपचीसी, प्रेमदीपिका और दसरी और तत्वदर्शन, आत्मदर्शन तथा जगहर्शन जैसे नाम देव को शिय थे ।

देव-साहित्य के पंडितों में श्रभी तक ये ही प्रंथ दर्शन श्रीर श्रवण के श्रांधार पर प्रचित्त थे। श्री मिश्रवन्धु-तथा एं० कृष्णविहारी मिश्र ने इन्हीं को स्वीकृत किया है। परन्तु उनके बाद में एक-दो विद्वानों ने देव के कतिएय श्रन्य प्रंथों को भी देखा श्रीर सुना है। भारत के धुरंधर किव के लेखक श्री कक्षोमल जी ने उपर्युक्त सूची के प्रंथों के श्रितिरक्त भानुविलास, श्यामविनोद, काष्ट्यरस- पिंगल तथा सुमाल-विनोद इन चार प्रंथों का हवाला श्रीर दिया है। इनमें सुमाल-विनोद तो सुमिल-विनोद का श्रीर काव्यरस-पिंगल काष्ट्य-रसायनपिंगल (काव्य-रसायन का श्रंतिम खरड पिंगल है) का ही लिपि-दोष है। शेष के विषय में कक्षोमल जी ने कोई श्राधार श्रथवा प्रमाण नहीं दिया है। इसिलिए उनके विषय में किश्रोमल विद्वानों ने उनकी स्वीकृत नहीं किया। श्रस्त!

श्रव श्रंगार-विलासिनी के संपादक पं॰ गोकुलचन्द्र दीचित की दी हुई एक जम्बी सुची रह जाती है जो उन्होंने सप्रमाण उपस्थित की है। उसमें श्रंगारविलासिनी तथा कतिपय स्तीम्र मिलाकर ११ प्रन्थ तो संस्कृत के हैं, श्रीर म प्रनथ भाषा के हैं, यथा-बलतविलास ( रचनाकाल संवत १८३१ ), बलत-विनोद ( र० का० सं० १८३४ ), कालिका-स्तीन्न, श्रीनृसिंह-चरित्र, प्रज्ञानशतक, माधवगीत (सं० १८३६) श्रीर वृत्तमंजरी (सं० १८४६ वि०) । जैसा कि मैंने पहले ही कहा है, दीश्वित जी का विवेचन श्रधिक संगत एवं विश्वसनीय नहीं है, इसकी सतर्क त्रालोचना हम श्रन्यत्र कर चुके हैं । यहाँ उनके गिनाए हये प्रनथों की थोड़ी परीचा करना पर्याप्त होगा। संस्कृत के प्रनथों में श्रंगार-विखा-सिनी को ही ले लीजिए, यह नायिका-भेद का प्रन्थ है, परन्त न तो इसका रीतिक्रम चौर न उदाहरणगत भाव ही देव के अन्य प्रंथों में मिलते हैं। हमने श्रंगार-विलासिनी को भावविलास और भवानीविलास दोनों के साथ रखकर पढ़ा है, परन्तु एक स्थान पर भी र नमें भाव-साम्य नहीं है। देव जैसे कवि के प्रन्थों में भावसाम्य का न होना असम्भव ही प्रतीत होता है, उनकी कोई भी रचना ऐसी नहीं है जिसमें छंदों का उलट-फेर न हो। अब हिन्दी की रचनाओं को खीजिए। दीचित जी के पास 'बकत-विकास' की जो प्रति मौजूद है वह संवत १=३१ की है और उस पर देव नाम शंकित है: "इतिश्रीमददी कितदेवद सविरचिती क्सतविद्यासारुपो प्रन्थो समाप्तः"। दीचित देवदत्त कवि ने उसे गोहद् के राखा बलतसिंह के विनोदार्थ किला था। परम्त मिश्रकमुद्धों ने जिस बलतविद्धाल का उल्लेख किया है वह भाज भी कुसमरा में एं० मातादीन जी के पास सुरचित है। मैंने स्वयं उस प्रम्थ को भारम्भ से बंत तक पढ़ा है। वह न तो देवहत्त

वीचित का लिखा हुआ है धीर न गोहद के बखतसिंह के विनोदार्थ ही रचा गया था। वह निश्चित ही राजगढ़ के राजा बखतावरसिंह के लिये देव के प्रपौत्र भोगीलाल द्वारा संवत् १८४७ में लिखा गया था —

'उदित उदारो सिरदारी खोभ धारो किल देखि श्रविचारो कातारो हिय धर को। संपत्ति बहाल भोगीलाल भाल दीनिन के लिखों जो विलास सो करेगो कौन धर को। है रह्यो उदास तोलों देखों श्रास-पास जस प्रगट प्रकास ज्यों सुबास सुरवर को। छोड़ि के श्रंदेस विधि बानो गह्यो बेस बखतावर-नरेश के भगेसो जानि कर को।

दो॰---एक एक तेँ ऋधिक हैं गढ़ श्रनेक श्रवनीस । तिनमें राजत राजगढ़ राजत विस्वाबीस ॥

\* \*

"इति श्री कञ्चवाह-कुल-भूषण नरुका (?) श्री रावराजा बखतावरसिंहश्रानन्दकृते कविभोगीलालविरचिते बखतविलासे मंगलारम्भ राजकवि कुलवर्णानं प्रथम-थिलासः"—इसके श्रतिरिक्त दीचित जी वाले बखत-विलास की
कृविता भी उनके मत के प्रतिकृत पड़ती है। निम्नलिखत दोहे भोगीलालकृत
बखतविलास में कहीं नहीं मिलते हैं। —भोगीलाल स्वयं सत्कवि थे उनके काष्य
का धरातल इनसे कहीं जंचा है।—

इक कर कुच इक नीवि गहि परी बखत पिय पास । सोवत के जागत पिया, भूली पिय बिसवास ॥

\$ & &

कहा करों बखतेस बिनु, छाती कँपै निदान। निस कारी निसि सी घटा, चढ़ी प्रबल असमान॥ बखत रिकावन तिय चली, हिय सिज बैन रसाल। तन सिज भूषण को अधिक, सोही दीधित काल॥

सकस तियन ते बस्तत पिड, उर में बसत निदान,

सकस्य तिचनु ते बस्तत पिड, उर में बसत निदान, प्यारी किमि रस भविक दें, खुई प्रोम विज्ञान।

तात्पर्यं यह है कि दीचित जी के पास सुरचित 'बखतविकास' और मातादीन के पास रका हुआ 'बखत-विकास' एक नहीं है । दीचित जी ने दूसरें अन्य को बिना देखे ही दोनों को एक मान खिया । इसी प्रकार 'बखत-शतक' के मी कुछ दोहे खीजियें :— 앓

सरबस में बखतेश को, कौन वस्तु प्रिय भाहि। याही में सो पाइये, देखी चित्र लगाहि॥

कुच मांगे उरु देत तिय, उरु मांगे कुच देइ।

88

88

रति मांगे न देति है. बखतसिंह, हां खेड़ ॥ 88

क्यों सिसकं मिस केहि क्यों. मिस के ना रस लेइ। मिस के मिस रस बरिस है, बखत सिसिकि के देह ॥

कहने की श्रावश्यकता नहीं कि उपयु क दोहे देव-काब्य के धरातल से बहुत ही नीचे हैं श्रीर फिर ये दोनों ग्रन्थ देव ने क्रमशः १०१ श्रीर १०४ की श्रायु में लिखे बताये जाते हैं। एक तो जगहर्शन, तत्वदर्शन श्रीर श्रात्मदर्शन के छंदों की रचना करने के उपरान्त ऐसे घोर श्रंगारिक दोहों की रचना कवि ने इतनी आयु में की होगी—इसमें ही संदेह हो सकता है. दूसरे हन दोहों की शैली श्रीर काव्य-सामग्री दोनों ही देवोचित नहीं हैं। इतनी हलकी कविता देव ने कभी नहीं की। ज्यों-ज्यों समय बीतता गया था. देव की कविता अनुभूवि श्रीर श्रभिव्यक्ति की दृष्टि से निरन्तर गंभीर एवं प्रौढ होती गई थी-श्रतएव सौ वर्ष को श्राय पार करने पर उन्होंने इतने छिछले छंद लिखे होंगे यह श्रकल्प-नीय है। यही बात संवत १६३६ में रचे गए माधवगीत श्रीर संवत् १६४६ में रची गई वृत्तमंजरी के विषय में भी कही जा सकती है। उनके उदाहरण दीचित जी ने श्रपनी भूमिका में दिये हैं। श्रतएव हमारा निर्णय तो निश्चित-रूप से यही है कि ये प्रन्थ दूसरे देवदत्त कवि की ही रचना है। ये कवि देवदत्त श्रपने को दोन्नित लिखते थे । श्रपने प्रन्थों के श्रंत में उन्होंने श्रीमही कित देवदत्त लिखा है-जब कि हमारे श्रालोच्य देव ने किसी प्रन्थ में भी दीचित पर का उल्लेख नहीं किया। द्विवेदी कान्यकुरुजों में दीचित होते भी हों तो भी हमारी युक्ति खिण्डत नहीं होती, क्योंकि हम तो केवल यही कहना चाहते हैं कि प्रसिद्ध किं देव अपने को दीचित नहीं खिखते थे। दुर्भाग्य से दीचित जी की अभी अभी मृत्यु हो गई है उनके पुत्र पं० उमेश--चन्द्र दीकित से भी हमें ये प्रन्थ प्राप्त नहीं हो पाये । अतएव हम उनसे मिलकर इस विषय में श्रधिक विचार-विनिमय करने में श्रसमर्थ हैं । परन्तु हम भागने पच में उपय क तकों के भतिरिक्त देव के विशेषज्ञ श्री मिश्रवन्य एवं पं॰ कृष्णविहारी जी की साची भी उपस्थित कर सकते हैं। वे भी इन प्रन्थों की प्रस्तुत: कवि देव की रचना नहीं मानते ।

### देव के प्रन्थों की संख्या-

इस प्रकार देव के प्राप्य प्रन्थ श्रभी तक १८, ११ ही हैं - श्रप्राप्य ब्रन्थ जो श्रनुमानतः विश्व सनीय प्रतीत होते हैं लगभग ११ हैं, जिनके श्चंतर्गत ब्रजराज जी, तथा पं० बालदत्त जी के साध्य, नागरीप्रचारिग्री की खोज, सुखसागरतरंग में संकलित सामग्री के परीक्षण, शिवसिंह सेंगर के ्डक्लेख श्रीर देव के एक।ध प्रत्थ में दिये हुए संकेतों के श्राधार पर म्रानुमानित म्रथवा स्वीकृत सभी प्रन्थों का समावेश हो जाता है। इनके म्रतिरिक्त भी कुछ प्रन्य देव ने श्रीर लिखे होंगे, यह कल्पना सुखसागर-तरंग को पढ़कर श्रवश्य की जा सकती है। - फिर भी कुल संख्या ४२ या उससे भी २० अधिक ७२ तक पहुँची होगी ऐसी धारणा कम ही बँधती है क्योंकि देव पर पिछले ४० वर्ष से लोज हो रही हैं,-पर जयपुर, बुन्देलखण्ड (टीकम-गढ़ ) , दतिया, इटावा, कुसमरा, पिहानी, श्रीर पूर्व यू. पी. के विभिन्न स्थानों पर संगृहीत ग्रन्थों की संख्या १६ से श्रिधिक नहीं हो पाई । श्रतएव यही संभा-वना श्रधिक है कि लोगों ने शायद तीनों चारां देव कवियों के प्रन्थों को पृथक न कर-उनको एक ही क्वि की कृतियाँ मानकर उनकी संख्या ४२ तक पहुँचा दी थी श्रीर शिवसिंह ने इसी जनश्र ति को प्रमाण मान कर उसे शब्द-बद्ध कर दिया।

### देव की कविता के विभिन्न पत्त

गीतिकाल का विवेचन करते हुए हमने उसकी दो मूल प्रवृत्तियाँ निर्धारित की थीं—१. श्रंगारिकता २. श्राचार्यन्व । देव की कविता में इन दोनों के श्रति-रिक्त एक तीसरी प्रवृत्ति भी श्रारम्भ से ही मिलती है—वह है वैराग्य-भावना । इस प्रकार उनके काव्य के स्पष्टतः तीन पक्त हैं :—

- १. राग श्रथवा श्रांगारिक पत्ता।
- २. विराग श्रथवा दार्शनिक पन्न।
- ३. रीति श्रथवा श्राचार्य पत्त ।

रीतिकाल के श्रन्य कियों में श्रंगारिकता श्रीर रीति-निरूपण प्रायः श्रिवभाज्य रूप में मिले हुए रहते हैं—परन्तु देत्र में ऐसा एक तिशेष सीमा तक ही हं—उनके काव्य के तीनों पन्न प्रायः प्रथक श्रीर स्पष्ट हैं। राग श्रथवा श्रंगारिक पन्न के श्रन्तर्गत उनके काव्य का श्रिधकांश—प्राधारणतः श्रष्टयाम, जाति-िवलाम, रस-विलाम, सुजान-विनोद, सुलसागरतरंग-संग्रह श्रीर विशेषतः प्रमचित्रका श्रीर प्रम-पचीसी श्राते हैं। भाव-विलास, भवानी-विलास में श्रंगारिक प्रवृत्ति के श्रतिरिक्त रीति-निरूपण को भी यथेष्ट महत्व दिया गया है, श्रतएव हनकी दोनों पन्नों के श्रंतर्गत गणना होगी। विराग श्रथवा दार्शनिक पन्न के श्रंतर्गत देव-माया-प्रपंच श्रीर जगहर्शन-पन्नोसी, श्रारमदर्शन-पच्चीसी, तथा तत्व-दर्शन-पच्चीसी का नाम श्राता है। देव-चरित्र की स्थित मध्यवर्ती है। देव की रस-रिट देव-चरित्र पर स्थिर होती हुई—दर्शन की श्रोर प्रवृत्त हुई है। देव का श्राचार्य या रीति-पन्न साधारणतः भाव-विलास श्रीर भवानी-विलास में तथा विशेषकर शब्द-रसायन में प्रस्फृटित हुशा है।

# देव की श्रृंगार कविता

शृंगार का स्वरूप:--

शास्त्रीय विवेचन :-- श्रङ्गं हि मन्मथोद्गं दस्तदागमनहेतुकः।

उत्तम-प्रकृतिशायो रसः शृंगार इप्यते । ( साहित्य-दर्पण )

श्रंग को श्रर्थ है कामोड़ क-उसके श्रागमन श्रथांत उत्पत्ति का कारण श्रंगार वहलाता है। उत्तम श्रकृति का ही कामोड़ के श्रंगार कहलाता है, श्रथांत ऐन्द्रिय वासना-युक्त कामोड़ के जिसमें शारी रिकता का ही प्राधान्य हो श्रंगार के श्रन्तगंत नहीं श्रा सकता। इसके श्रालम्बन हैं—नायक-नायिका; उद्दीपन हैं सखी, मंडन, परिहास श्रादि श्रथवा षट्-ऋतु, वन, उपवन, चन्द्र श्रादि; श्रनुराग-पूर्ण भट्डिट-भंग, हाव-भाव श्रादि श्रनुभाव हैं, श्रालस्य, मरण, उपता तथा जुगुप्सा को छोड़ श्रन्य निर्वेद:-श्रस्या धित श्रादि सभी संचारो हैं, श्रीर स्थायी भाव रित है। रित का श्रर्थ है मनोनुकूल वस्तु में सुल श्राप्त होने का ज्ञान-श्रथवा श्रिय वस्तु के प्रति मन के उन्मुल होने का भाव—नायक श्रीर नायिका का पारस्परिक श्रनुराग—प्रम!

'रतिर्मनोनुक्लेऽर्थे मनसः प्रवणायितम्।'

इस प्रकार शास्त्र के श्रनुसार स्त्री पुरुष के हृदय में एक दूसरे के प्रति एक सहज श्राकर्षण-'उन्सुस्तीभाव' वर्शमान रहता है जो श्रनुकूल परिस्थित में उद्बुद्ध होकर विशेष मानसिक एवं शारीरिक कियाश्रों द्वारा श्रभिव्यक्त होता हैं— इसे ही श्रंगार या प्रम कहते हैं।

मनोवैज्ञानिक विवेचन-संस्कृत साहित्य-शास्त्र का उपर्युक्त विवेचन श्राधुनिक मनोविज्ञान के विवेचन से तत्वतः भिन्न नहीं है। मनोविज्ञान के श्रनुसार 'भाव'—किसी वासना ( सहन प्रवृत्ति ) के चारों श्रोर केन्द्रित मनोविकार है [Emotion is the feeling centred round an instinct] जीवन की एक प्रमुख वासना है काम — मिलनेच्छा। काम पर श्राश्रित मनोविकार ही श्रुगार या रित है। प्रत्येक भाव के दो पन्न होते हैं एक मानसिक तूसरा शारीरिक। मानसिक पन्न के श्रंतर्गत श्रारम-चेतना—[ श्रर्थात में श्रमुक परिस्थिति मैं हूँ, इस चेतना पर मन की सम्पूर्व वृत्तियों का केन्द्रित हो जाना ] के श्रतिरिक्त जो वास्तव में भाव की केन्द्रीय चेतना है, तीन तथ्य विचारवीय हैं :—

(१) भाव का कारण-स्यक्ति वस्तु श्रथवा परिस्थिति-जिसे साहित्य-शास्त्र में शासम्बन कहा गया है।

- (२) भाव का श्रनुभूत्याःमक रूप---जो सुखमय, दुखमय श्रथवा मिश्र हो सकता है।
- (३) विभिन्न परिवर्तित भाव-रूप जो उसके विकास का सहचरण करते हैं। ये ही वास्तव में साहित्य के संचारी हैं। शारीरिक पक्ष में:---
  - (१) ऐन्द्रिय संवेदनाएँ -- जो सारिवक भावों से श्रिधिक भिन्न नहीं हैं।
  - (२) वाद्ध शारीरिक चेष्टाएँ--जिन्हें साहित्य में 'श्रनुभाव' कहते हैं।

श्रुगार या रित का कारण—श्रथीत् श्रालम्बन है स्त्री श्रथवा पुरुष (नायकनायिका), श्रनुभूति मूलतः सुलद है [ इसीलिए विश्वनाथ ने श्रुगार को सक्षकृति
कहा है ], परिवर्तित भाव-रूप श्रस्या, हर्ष, श्रादि हैं; ऐन्द्रिय संवेदनाएँ रोमांच,
स्वरभंग, विवर्णता, स्वेद-श्रश्रु श्रादि हैं—श्रीर शारीरिक चेष्टाएँ हैं स्मिति, कटाच,
चुम्यन,श्रालगन श्रादि ।—मनोविज्ञान की दृष्टि से रित काम पर श्राश्रित भाव-विशेष
हैं, [ श्रीर काम श्रर्थात् मिजनेच्छा पर श्राश्रित होने के कारण वह सहज ही एक प्रकार
का उन्मुखी भाव है—रागाःमक भाव है ] जो हर्ष, श्रस्या, श्रादि सहचारी भावों
को जन्म देकर उनसे पुष्ट होता हुश्रा रोमांच, स्वरभंग, श्रादि सूचम ऐन्द्रिय संवेदनों
श्रीर स्मिति, कटाच, चुम्बन, श्रालिंगन, रित श्रादि स्थूल शारीरिक कियाश्रों में
श्रभिच्यक्त होता है । मनोविश्लेषण में इसी तथ्य को थोड़े भिन्न शब्दों में कहा
गया है । यहाँ जीव को मूल वृत्ति मानी गयी है काम ( Libido ); प्रेम इसी
मूल वृत्ति का एक परिमित श्रंश है जो दमन श्रीर कुण्डाश्रों के प्रभाव-वश विभिन्न
सरिणयों में प्रेरित होता रहता है ।

श्राध्यात्मिक विवेचन :—श्रंगार श्रथवा रित को श्राध्यात्मिक व्याख्या भी पौरस्य श्रीर पारचाय दर्शनों में की गई है। भारतीय श्रध्यात्म के अनुसार विश्व की एकमात्र सत्ता है बढ़ा श्रथवा पुरुष जो मायावश श्रपने को दो रूपों में विभक्त कर लेता है—ये दो रूप हैं जीव तथा प्रकृति, या श्रात्म श्रीर श्रनात्म। पारचाय दर्शन का श्रारम्भ श्रारम श्रीर श्रनात्म के प्रथक्तरण से होता है। श्रात्म का स्वभाव है श्रपना विस्तार करना, वास्तव में श्रात्म का श्रनात्म में विस्तार—श्रथवा यह कहिए कि श्रात्म का श्रनात्म को श्रिषकृत करने का प्रयत्न ही जीवन है। क्योंकि श्रात्म सिक्य है श्रीर श्रनात्म निक्तिय, इसिलए भारतीय दार्शनिकों ने श्रात्म को पुरुष श्रीर श्रनात्म को नारी रूप में देखा है। पुरुष रूप श्रात्म श्रपना विस्तार जिन कियाओं द्वारा करता है, उनमें सबसे मुख्य है प्रजनन। श्रतण्य प्रजनन के लिए वह नारी रूप भारत के संग की कामना करता है। 'एकाकी नारमत श्रात्मानं द्वेषा व्यभजत, पितरच परनी चाभवत्।' श्रयात एक में वह नहीं रमा, पित श्रीर

परनी के रूप में उसने अपने दो भेद कर लिए (वेदोपनिषद )। लौकिक श्रंगार इसी आध्यात्मिक क्रिया का प्रतिबिन्द है। उसकी तीव्रता आरम-विस्तार की इच्छा की तीव्रता है, उसका सुख आरम-विस्तार का ही सुख है। भिक्त सम्प्रदायों में राधा-कृष्ण —अथवा गोपियों तथा कृष्ण के श्रंगार की इसी आधार पर व्याख्या की गई है। रूपक को अलग कर यह कहा जा सकता है कि जीवन की मूल वृत्ति है आरम-विस्तार, आरम-विस्तार की प्राथमिक क्रिया है प्रजनन (Pro-creation) प्रजनन के द्वारा आरम अनारम को अधिकृत कर अपने विस्तार का ही तो प्रयत्न करता है। आरम-विस्तार के इसी मूल-गत प्रयत्न—प्रजनन का सहकारी भाव श्रंगार या रित है।

वैज्ञानिक विवेचन-काम-शास्त्र तथा जीव-विज्ञान में जो प्रोम का विवे-चन किया गया है, उसका श्राधार भी तत्वतः उपयु क सिद्धान्त से भिन्न नहीं है। प्रत्येक स्त्री-पुरुष का शरीर कीटाणुमय कोष्ठकों (cells) से बना हम्रा है-इनमें कुछ प्रोरक श्रीर कुछ प्राहक होते हैं। मनुष्य की जीवनी-शक्ति का मूल कारण ये ही कीटाणु-युक्त कोष्ठक हैं। शरीर-निर्माण की कुछ श्रवस्था तक दोनों प्रकार के कीटाणु वर्तमान रहते हैं, परन्तु कुछ समय के उपरान्त उनमें से एक की संख्या कम होती, श्रीर दूसरी की बढ़ती चली जाती है। बस तभी से योनि-निर्णय हो जाता है। पुरुष-कीटाणु प्ररेक (katabolic) होते हैं, स्त्री-कीटाणु संप्राहक एवं माहक (anabolic) होते हैं--उन्हीं के अनुपात के अनुसार लगभग द्वः सप्ताह के उपरांत बालक-पिगड में पुरुष स्त्री का योनि-भेद हो जाता है। प्रकृति का एक मात्र सत्य है सजन; उसकी समस्त क्रियायें एक इसी उद्देश्य की शेरणा से ही रही हैं। इसी नियम के अनुसार पुरुष और स्त्री के कीटाणु स्वभावतः एक दूसरे के पूरक रूप हैं--एक दूसरे से मिलने की उनमें सहज प्रवृत्ति वर्तमान है। सर्जन की प्ररेगा से इन्हीं दोनों पूरक कीटा एश्रों का पारस्परिक श्राकर्षण पुरुष श्रीर नारी के चिर-रहस्मय प्रोम का श्राख्यान है। हृदय के जिस पवित्र भाव को श्रनादि काल से मनुष्य श्रध्यात्म श्रीर काष्य के श्रनेक श्रावरण में लपेट कर रखता श्राया है-श्राज के जीव-विज्ञानी के खिये उसकी कहानी कितनी संचिप्त है।

शृङ्गार रस का महत्व :— साहित्य में आरम्भ से ही शंगार-रस को सबसे अधिक महत्व मिला है। आदि आचार्य भरत के शब्दों में — 'यत्किन्चिक्लोके शुचिमे- भ्यमुज्ज्वलं दर्शनीयं वा तब्कु आरेग्रोपनीयते।' अर्थात् संसार में जो कुछ पवित्र, उत्तम, उज्ज्वल और दर्शनीय है वही शंगार है। भरत के उपरान्त लगभग सभी आचार्यों ने किसी न किसी रूप में उसके महत्व को स्वीकृत किया है। अग्नि- पुंराख में उसका गौरव-गान है— भोज ने श्रंगार-प्रकाश में श्रंगार को ही एक-

मात्र रस मानते हुए उसकी पूर्ण प्रतिष्ठा की है । हिन्दों के लगभग सभी आचार्यों ने एक स्वर से उसे रस-राज माना है।—इसके अतिरिक्त संसार के साहित्य का बृहदंश श्रंगार से ही अनुप्राणित है।

संस्कृत-हिन्दी तथा विदेश के साहित्य-शास्त्रों में इस प्रसंग का विस्तृत

विवेचन किया गया है जिसका सारांश इस प्रकार है--

उत्तमता—उत्तमता की दृष्टि से श्वंगारस्स सर्व-श्रष्ट है । श्वंगार का स्थायो भाव रित अथवा श्रेम है । आध्यात्मिक दृष्टि से स्त्री-पुरुष का श्रेम प्रकृति और पुरुष की प्रणयलीला का प्रतिविम्ब है । वह स्विट-विकास की अनिवार्य आवश्यकता है । जीवन की स्कृति, सद्श्रेरणाएं, भक्ति और धर्म, साहित्य और कजा सभी के मूल में श्रेम की श्रेरणा है । जीवन का सबसे बड़ा अभिशाप अहंकार है । और अहंकार का सबसे अमोध उपचार है श्रेम, जिसके सत्यभाव से मनुष्य मृत्यु की भीति से विचलित नहीं होता । मनोविज्ञान की दृष्टि से श्रेम में मनोवृत्तियों के समीकरण की अद्वितीय शक्ति है , इस कारण वह आनन्द का पर्याय है । जीवन की आत्मार्थिनी ( Egoistic ) और परार्थिनी ( Altruistic) वृत्तियों का इतना पूर्ण समन्वय किसी अन्य मनोदृशा में सम्भव नहीं है ।

मौलिकता श्रीर गर्मारता—भारतीय-दर्शन के श्रनुसार जीव की दो मौलिक प्रवृत्तियाँ मानी गई हैं : राग श्रीर द्वेष । इनमें वास्तव में द्वेष, राग का वेपरीरय ही है - स्वतन्त्र वृत्ति नहीं है । इस प्रकार जीवन की मौलिक-वृत्ति राग श्रथवा रित ही है । विदेश में भी प्रसिद्ध मनस्तत्ववेत्ता फ्रायड का मत बिल्कुल यही है । उसके मतानुसार भी जीवन की दो मूल वृत्तियां हैं : एक जीवन की श्रोर उन्मुख है, दूसरी विनाश हो श्रोर । ये दोनों वृत्तियां इराँश श्रीर थेनैटाँस (Eros and Thanalos) भी वास्तव में राग श्रीर द्वव की हो पर्याय हैं । इन दोनों में भी पहली—श्रथात् इराँस या राग ही मूल वृत्ति है । विनाश तो जीवन का वैपरीस्यमात्र हैं । इसी रागाःमक वृत्ति को वहाँ लिबिडो या काम कहा गया है, श्रीर फ्रायड श्रादि मनस्तत्व के श्रावायों ने उसको जीवन की संचालिका वृत्ति माना है । भारतीय-दर्शन में भी काम की ऐसी हो महिमा कही गई है ।

"काममय एवायं पुरुषः"—वेद । त्रिशृद बहा ततो विश्वं कामश्चेष्का त्रयं कृतम् स्पन्दोऽपशक्यो यं मुक्त्वा कामः संकल्प एवाद ।

( शिव-पुराया, धर्म संहिता, घ० ८ 🗲

काम ही संकल्प है जिसके विना कोई भी स्पम्दन सम्भव नहीं है। काम से ही यह विरव उत्पम्न हुमा है। श्रोत्र त्वक् चकुः जिह्ना ब्राखानामाःमसंयुक्तेन मनसाधिष्ठिताम् स्वेषु स्वैषु विषयेष्वानुकृत्यान्तःप्रवृत्तिः कामः । (कामसूत्र १, २। वात्स्यायन )

कान, त्वचा, म्रांल, जिह्ना भीर नासिका—ये पाँचों इन्द्रियाँ—म्रपने भ्रपने कार्यों में मन की प्रेरणा के अनुसार काम के द्वारा ही प्रवृत्त होती हैं।

गांभीर्थ्य श्रीर तीवता के विचार से भी श्र गार-भावना का ही स्थान सर्वोच्य है। जीवन की मूल-वृत्ति होने के कारण वह स्वभावतः ही सब से श्रिष्ठक गंभीर-वृत्ति भी है। उसके द्वारा जीवन में गहनतम परिवर्तन हो जाते हैं, जीवन की कोई भी मनोदशा इतनी स्थायी नहीं होती। मन स्वभाव से ही चंचल है, परन्तु प्रेम के वशीभूत होकर उसमें श्रमाधारण एकाप्रता श्रा जाती है। सम्पूर्ण श्रात्म-निलय प्रेम में ही सम्भव है, श्रतएव प्रेम में श्रन्य भावनाश्रों की श्रपेशा तीवता भी श्रिष्ठक है।

ट्यापकता:---ग्रन्य रसो एवं भावों की श्रपेका श्वंगाः की परिधि भी श्चारयधिक व्यापक है। मानव-हृदय के दोनों प्रकार के भाव--सुलात्मक एवं दु:खात्मक इसके श्रंतभूत हो जाते हैं। प्रेमार्ड मन में जीवन की प्रत्येक वस्तु के प्रति द्ववित होने को शक्ति आ जाती है। प्रेम में सभी कुछ श्रिय लगता है। श्रंगार का परिधि-विस्तार मानव-हृदय तक ही सीमित न होकर पशु-पत्ती, तथा लता-गृहमों तक फैला हुआ है। वनस्पति जगत् का योवन, उनका प्रस्फुटन, एक निश्चेतन किया नहीं है. उसमें स्पष्ट रूप से उत्पादन की प्ररेखा है। पशु-पित्तयों का प्रेम तो मानव-प्रेम के लिए उपमान बन गया है। सिंह का स्वकीया-भाव, कपीत का गाईस्थ्य, मयूर का प्रेम-विभोर नृत्य, सारस की मृत्यु-भेदी श्रतल श्रनुरक्ति श्रादि काल से प्रेम के प्रतीक रूप में प्रयुक्त होते था रहे हैं। शास्त्र के श्रनुसार भी श्रंगार का चेत्र सब से श्रधिक ब्यापक है; इसके संचारियों की संख्या सभी से श्रत्यधिक है; केवल ४ संचारी ही ऐसे हैं. जी इसकी पुष्ट करने में श्रसमर्थ हैं। श्रनुभाव भी प्रोम के श्चसंख्य हैं। साविक-ताव सभी इसके श्रंतर्गत श्रा जाते हैं। दश श्रवस्था श्रीर हाव केवल श्रंगार की ही संपत्ति हैं । इसके श्रविरिक्त नित्र-रसों की संख्या भी इसकी हो सब से अधिक है। कुछ रस तो सहज रूप में ही इसके अंगी बन जाते हैं. शेष श्रमित्र रस भी समय श्रथवा श्रातम्बन के श्रंतराय से इसके साथ-साथ चल सकते हैं। केशव श्रीर देव श्रादि ने तो नी रसों को ही श्रंगार का श्रंग बना दिया है। वास्तव में जैसा कि भोजराज ने कहा है; हमारे सभी भाव हमारी ऋहंकार-कृति के ही प्रोज्ञास हैं। रस में जो आस्वादित होता है, वह यही अहंकार है। इसी को प्रवृत्ति अथवा रति कहते हैं-अवएव सभी रस म्हंगार के अंतर्भृत हैं।

उपयुक्त युक्तियों में थोड़ा चतिवाद हो सकता है, परम्तु श गार की महस्त-

स्वीकृति में आपित किसे हो सकती है। वास्तव में हमारा समस्त जीवन राग पर स्थित है। हमारी कलाएं—हमारा साहित्य जीवन की—और स्पष्ट सब्दों में-हमारी रागात्मक प्रवृत्ति की ही अभिज्यिक है, और यह रागात्मक प्रवृत्ति काम-मूलक है। अत्यव विश्व-साहित्य का अधिकांश र्श्व गारमय है।

शृंगार-रस के भेद-शंगार के दो मूल भेद हैं—संयोग और वियोग।
संयोग में श्राश्रय श्रालम्बन का मिलन रहता है, अतएव वह सुखारमक है। रूपवर्णान श्रथीत् नख-शिल एवं श्राभूषण-वर्णान, हाद-चित्रण, अष्टयाम, उपवन
उद्यान जलाशय श्रादि के कीड़ा-विलास, परिहास-विनोद, इसके श्रंतर्गत आते हैं।
वियोग में प्रोमी-प्रोमिका का विच्छेद रहता है, श्रतएव स्वभावतः वह दुःस्थमक
है। उसके चार भेद हैं:-पूर्वराग, मान, प्रवास श्रीर करुण। पूर्वराग संयोग से पहले
उत्पन्न होने वाली प्रणय की श्राकुलता है। मान, किसी श्रपराध के कारण (प्रायः)
नायिका के रूठ जाने को कहते हैं, (हिन्दी कवियों ने नायक का रूठ जाना भी
वर्णित किया है); प्रवास में नायक का विदेश-गमन होता है; करुण में किसी
श्राधिदैविक श्रथवा श्रन्य प्रवल व्यवधान के कारण संयोग की श्राशा श्रस्थन्त
चीण श्रथवा नष्टश्रय हो जाती है। वियोग के श्रंतर्गत कवियों में दश कामदशा,
पत्र, गृती, बारहमासा श्रादि का वर्णन करने की परिपाटी है। षट्श्रतु का
श्रंतर्भाव संयोग-वियोग दोनों में हो सकता है।

भारतीय-ताहित्य में शृंगार-भावना का विकास—मानव-शास्त्र के पंडिवों का मत है कि श्रादिम-युग में स्त्री-पुरुष का सम्बन्ध सभी प्रकार के बन्धनों श्रीर नियन्त्रणों से मुक्त था। मानव श्रपनी समस्त जीवन-वृक्तियों को, जिनमें हुआ श्रीर काम मुख्य थीं, स्वच्छन्द्रता से तृप्त करता था। सामाजिक नीित-विधान तो उस समय था हो नहीं—परिवार के भी सदस्यों में माता, बहिन श्रीर पुत्री का विवेक नहीं था। राहुल सांकृत्यायन ने श्रपनी प्रसिद्ध पुस्तक 'वोलगा से गंगा' की पहली हो कहानियों में श्रादिम मानव को इसी श्रवस्था का श्रस्यन्त सुंदर वर्षान किया है। उनका कहना है कि श्रादिम युग में समाज-विधान माता के द्वारा शासित था क्योंकि उस समय केवल मातृत्व ही निश्चित था, पितृत्व नहीं। माता श्रपने श्रीकार का प्रयोग जीवन के श्रन्य उपकरणों के विशिष्ट उपभोग के लिए ही नहीं, वरन् सब से स्वस्थ श्रीर सुंदर पुत्र का श्रपने लिए वरण करने के लिए भी करती थी, उस युग में श्रांगर-भावना एक शुद्ध शारीरिक श्रावश्यकता थी। किसी कार की मनोग्रंथियां—चाहे वे नैतिक हों श्रथवा श्राप्यात्मक, उसमें बाधक नहीं थीं। वैदिक काल तक श्राते श्रात मानव-सम्बता काफी मंजिल ते कर बुकी थी। समाज-विधान वनकर स्ववस्थत हो श्रका था। मानव के श्रन्य कमीं की भांति स्त्री-पुरुष

का सम्बन्ध भी सामाजिक नियमों द्वारा नियंत्रित था। विवाह-संस्था का अपने पूर्ण ब्यवस्थित रूप में स्थापन हो गया था। समान गुण, कर्म, स्वभाव वाले युवक श्रीर युवती उचित श्रवस्था को प्राप्त होने के उपरांत विद्वानों श्रीर वयोवृद्ध कुल-पुरुषों के समन्न एक दूसरे का वरण करते थे। यह वरण केवल कुल को ही नहीं, वरन गोत्र को छोड़कर भी प्रायः दूर-स्थित स्त्री-पुरुषों के बीच ही होता था-जैसा कि दुहिता की निरुक्त-कृत ब्युत्पत्ति से स्पष्ट है, श्रीर इसका मूल उद्देश्य होता था सन्तान द्वारा कुलवृद्धि करना—"श्रों श्रमोऽमस्मि सा त्व ् सा त्वमस्यमोऽहम् सामाहामस्मि ऋक्तं द्यौरहं पृथिवी व्यं तावेव विवहावहै सह रेतो दथावहै । प्रजां प्रजनयावहै पुत्रान् विन्दावहै बहून् । ते सन्तु जरदष्टयः संभियौ गोचिष्णू सुमनस्यमानौ । परवेम शरदः शतं जीवेम शरदः शत ् श्रुयाम शरदः शतम्।"-- प्रथित् हे वधू! जैसे ज्ञानवान में ज्ञानपूर्वक तेरा प्रहण करता हूँ वैसे तू भी ज्ञानपूर्वक मेरा 'प्रहुख करती है। मैं सामवेद तुल्य हूँ, तू ऋग्वेद के तुल्य है। तू पृथ्वी के समान है, श्रीर में सुर्व्य के समान हूँ। वे तू श्रीर में दोनों ही प्रसन्नता-पूर्वक विवाह करें, साथ मिलकर बीर्थ्य धारण करें, उत्तम संतति उत्पन्न करें, बहुत से पुत्र उत्पन्न करें। वे पुत्र चिराय हों। एक दूसरे के प्रति प्रीतिभाव रखने वाले, एक दूसरे में रुचि रखने वाले, श्रच्छी तरह विचार करते हुए सी वर्ष तक एक दूसरे को प्रेम की दृष्टि से देखते रहें। सी वर्ष पर्य्यत श्रानन्द से जीवित रहें -श्रीर सी वर्ष पर्धान्त व्रिय वचनों को सुनते रहें।

इस प्रकार वैदिक काल में स्त्री-पुरुष का सम्बन्ध शारीरिक आवश्यकता मात्र न रहकर नैतिक एवं धार्मिक कर्तव्य बन गया था । श्टंगार-भावना नीति श्रीर धर्म के नियमों द्वारा श्रनुशासित हो चली थी ।

इसके उपरांत महाकाव्यों का युग त्राता है—रामायण त्रीर महाभारत इस युग की स्टिट हैं। रामायण में नीति के बधंन श्रस्यन्त दह हो गए थ। विवाह-संस्था के साथ इस समय स्वकीया भाव का महत्व भी श्रनिवार्य हो गया था। श्ली-पुरुषों की वरण-सम्बन्धी स्वतंत्रता कम हो चली थी। विशेषकर स्त्री वरण में स्वतंत्र नहीं रह गई थी। यद्यपि स्वयंवर-प्रथा श्रव भी प्रचलित थी, पर स्त्री के गुरुजन ही उसके योग्य पुरुष का चुनाव करते थे। भारतीय ही नहीं—योरोप श्रादि के महाकाव्यों में भी एक बात श्रस्यन्त स्पष्ट रूप से मिलती है, वह यह कि उनमें श्रांगार-भावना का महत्व सर्वत्र गीण रहा है। उनका मुख्य विषय रहा है सामूहिक जीवन; मर्यादा-पुरुपोत्तम राम सामृहिक जीवन के ही प्रतीक हैं। श्रतण्य रामायण का मुख उद्देश धर्म है। सीता-राम का विवाह प्रोम के खिए नहीं होता — धर्माचरका के खिए होता है।

श्रववीज्जनको राजा कौसल्यानन्दवर्धनम् । इयं सीता मम सुता सहधर्मचरी तव॥ प्रतीच्छ चैनां भद्गं ते पाणि गृह्णीव्य पाणिना। पतिव्रता महाभागा छायेवानुगता सदा॥

(बालकाएड)

कीयल्यापुत्र रामचन्द्र से राजा जनक बोले— "यह सीता मेरी कन्या है, श्रीर नुम्हारे साथ धर्माचरण करने के लिये नुम्हें दी जातो है। इसका तुम प्रहण करो, नुम्हारा कल्याण हो, इसका हाथ श्रपने हाथ में लो, यह पतिवता श्रीर नुम्हारी छाया के समान होगी।" रावण सीता का हरण श्रपने प्रम को पूर्ति के लिए नहीं करता, वरन् बहिन के श्रपमान का प्रतिशोध काने के लिये — धर्म के निमित्त करता है। काम की किंचित् प्रमुखता हमें केवल दशरथ-केक्यी सम्बन्ध में भिलती है, परन्तु सम्पूर्ण रामायण में उसकी भर्म्म की गई है। एक प्रकार से रामायण की करणा का बीज ही बाल्मीकि ने इसी तथ्य को बनाया है। ]—सीता-हरण के उपरांत राम का विलाप विप्रलम्भ श्रंगार का श्रत्यन्त सुन्दर उदाहरण है। रस का परिवाक वहां श्रत्यन्त पुट्ट श्रीर गम्भीर है, परन्तु उस विलाप में भी स्थान स्थान पर ऐसा लगता है जैसे राम का प्रेम ही नहीं, उनका धर्म भी श्राहत होकर रो रहा है। वे बार बार यही सोचते हैं—

कथं नाम प्रवेच्याभि शून्यमन्तःपुरं मम ।
निर्वीर्य इति लोको माम् निर्देयश्चेति वच्यति ॥
कातरस्वं प्रकाशं हि सीतापनयनेन मे ।
विवृत्तवनवामश्च जनकं मिथिलाधिपम् ॥
कुशलं पिरिप्रच्छन्तं कथं शच्ये निरीचितुम् ।
विदेहराजो नृनं मां दृष्ट्वा विरहितं तया ॥
सुता-विनाशसंतक्षो मोहस्य वशमेष्यति ।
श्रथवा न गमिष्यामि पुरीं भरत-पालिताम् ॥

( श्ररएय-काएड )

अर्थात् सीता के थिना में शून्य श्रंतः पुर में कैसे प्रवेश करूंगा। लोग मुके निवीर्य और निर्दय कहेंगे। सीता के नष्ट हो जाने पर मेरी अधीरता प्रकाशित हो जायेगी: बनवास से लीटने पर मिथिलाधिप राजा जनक जब मुकसे कुशल पूर्केंगे तब में उनकी और कैसे देखुंगा।—हरवादि।

म महाभारत में चाकर नीति-बंधम बहुत कुछ शिथिख हो गये हैं, परम्तु उसमें भी मूल कृति धर्म ही है काम नहीं। वहां भी श्वंगार-भावना स्पष्ट रूप से जीवन- घर्म की श्रनुगामिनी है। तभी द्रौपदी पांच पितयों की भार्या हो सकती थी—
तभो कुन्ती विभिन्न देवताओं से पुत्र के लिये याचना कर सकती थी। इस प्रकार
महाकाव्यों में काम-भावना धर्म का एक श्रंग थी— उसका महत्व श्रपने से स्वतन्त्र
नहीं था। वीर-तत्व का मिश्रण उसमें हो चला था। राम को सीता के लिये धनुष
तोइना पड़ा था। श्रनु न को सीता के लिये मत्स्य-भेद करना पड़ा था। परन्तु फिर
भी प्रमुखता श्रक्तार-भावना की नहीं थी— उसमें भी चात्र धर्म का ही प्राधान्य था।
राम श्रीर श्रनु न दोनों में से किसी में भी पूर्वराग का उद्भव नहीं हुआ था। वे
चात्र धर्म की प्ररेणा से ही शौर्य-परीचा में प्रविष्ट हुए थे, प्रम की प्ररेणा से
नहीं। इस दिन्द से उनका दिन्दकोण मध्ययुग के चिरत-नायकों के दिन्दकोण से
भिन्न था।

चन्द्रगुप्त मौर्य से लेकर हर्ष-वर्धन श्रीर कुछ बाद तक का समय भारतीय सभ्यता तथा संस्कृति के लिये सुत्रर्ण-काल था। यह भारतीय साहित्य के भी वैभव का युग था। रूप भीर रस की मधुर-कोमल भावनाओं से समृद्ध ललित काव्य की स्टिट इसी युग में हुई। का लेदास, भवभूति, बाण, श्रीहर्ष के काष्य गीति-वैभव से समृद्ध हैं। उन सभी में श्रपनी विशेषताएं होते हुए भी गीत का लाजित्य श्रीर लावएय सर्व-सामान्य है। यह काव्य स्वीकृत रूप से श्रंगार-काव्य है। श्रुंगार-भावना यहां श्रत्यन्त परिष्कृत श्रीर संस्कृत रूप में हमारे सामने श्राती है। शारीरिकता की उसमें स्वीकृति है, पर वह शरीर की प्रकृत भूख नहीं है, उसमें मन को कोमल सौन्दर्य-वृत्तियों को ही श्रधिक मुख्य दिया गया है। स्त्री-पुरुष का सम्बन्ध-वैभव श्रीर विलास के इस युग में, शरीर की श्रावश्यकता नहीं था, वह मन का विलास था. इसीलिये उसमें तीवता एवं उत्कटता के स्थान पर माधुर्य श्रीर मस्राता मिलती है। दुष्यन्त श्रथवा माधव, श्रथवा नल का विरह भी सरस-कोमल ही है। इसी प्रकार शकुन्तला, कादम्बरी, मालती श्रादि रस-सृष्टियां ही हैं, जिनमें मन की सौन्दर्य-चेतनार्ये मृतिमती हो गई हैं। वैभव से परितृत्त मन श्रीर कल्पना के शत शत रंगों के स्पर्श से इस श्रंगार में भारतीय रोमानी-भाव का ऋतिशय परिष्कृत बावराय मिलता है। शोभा, श्री, का.न्त श्रीर सुकुमारता का ऐसा अपूर्व मिश्रण अन्यत्र दुर्लभ है।

इसके उपरांत मध्यकाजीन वीर-गाथाओं का युग झाता है। योरुप के मध्य युग की भांति यह भी सामन्तवाद के घरम विकास का युग था। इस युग में एक सनगढ़ श्रद्धवाद का जन्म हुआ जो सामन्तवाद का मानसिक पच था। श्रिधकार श्रीर आत्मानिमान इस श्रद्धवाद की दो मूख दृत्तियां थीं। काम के चेत्र में प्रवेश पाकर दृन्हीं दोनों में नारी ने वीरगाथाओं के शौर्याश्रित श्रद्धार (Chivalrous love) को जन्म दिया। इस श्टंगार में नारी के प्रति काम-चेतना के श्रतिरिक्त एक वरसख भाव भी था। पुरुष की चिर-श्रिकृत नारी एक श्रोर श्रपनी कोमलता में रखणीया बन गई थी, तो दूसरी श्रोर उसके शौर्य का पुरस्कार भी वही थी। 'None but the brave deserve the fair!'—'वीर ही सुन्दरी के श्रिकारी हैं'— मध्य युग का यह सिद्धांत-वाक्य उसकी मनोवृत्ति का सहज परिचायक है। पृथ्वीराज रासो तथा श्रन्य वीर-गाथाश्रों के श्राधार-रस वीर श्रीर शंगार ही हैं। इस युग में श्राकर इन दोनों में पोषक श्रीर पोष्य का सम्बन्ध स्थापित हो गया है। वैसे तो श्राय: वीर पोष्य श्रीर श्रंगार पोषक है, परन्तु कहीं कहीं यह कम उज्जट भी जाता है, वीर पोषक श्रीर श्रंगार पोष्य बन गया है। द्रमरे शब्दों में, इन काव्यों में विश्वित युद्ध श्रीर विवाहों के बीच यही सम्बन्ध है। विवाह या तो युद्ध का पिरणाम है—या कारण।

भारतीय साहित्य में वीर-गाथाओं की परम्परा लगभग ३०० वर्ष तक चली। चौदहवीं शताब्दी के मध्य में जब हिन्दू-शौर्य ने विजेता आक्रमणकारियों से हार भान कर निराशा के आँचल में मुँह छिपा लिया, तो स्वभावतः ही उनका युग समाप्त हो गया और पराजय तथा निराशा के अवसाद में से भक्ति का जन्म हुआ। अध्यात्म अथवा परोज्ञ-श्रेम भौतिक जीवन की विफलता का ही दूसरा रूप है। इस जीवन में अभिन्यक्ति न पाकर पराजित हृद्य की वृत्तियाँ उस जीवन की ओर मुड़ीं, नर से त्रस्त होकर उन्होंने नारायण को अपना लच्च बनाया। सारा देश भक्ति—अपाथिव प्रम के मद में कूम उठा। विजित हिन्दू और विजेता मसलमान दोनों ही उसमें विभोर हो उठे। वैसे तो भक्ति अथवा अपाथिव प्रम के सभी रूप-अनन्य, दास्य, सख्य, वात्सल्य और दाम्पत्य—राग अथवा रितमूलक होने के कारण श्रंगार के अन्तर्गत आते हैं, परन्तु यहां केवल दाम्पत्य या माधुर्य से ही हम को प्रयोजन हैं क्योंकि श्रंगार का वास्तविक रूप वही है। इस दृष्ट से भिक्त-युग में भागवत, गीतगोविन्द और सूक्ती धर्म से प्रभावित, विद्यापति, मीग, जायभी और सूर ही श्रंगार-भाव का प्रतिनिधित्व करते हैं।

इस युग का शंगार श्रपाथिव शंगार है—श्रथीत उसका श्रालम्बन मनुष्य न होकर भगवान हैं। इस श्रपाथिव शंगार का श्रपना शास श्रीर श्रपना दर्शन है परन्तु मनोविज्ञान पार्थिव श्रीर श्रपाथिव श्रिंगार में कोई मौलिक भेद नहीं करता—इसका एक स्पष्ट प्रमाण यह है कि भक्ति श्रंगार का प्रमुख शासग्रंथ उज्ज्वल नीलमणि मूलतः लौकिक श्रंगार के श्राधार पर ही रचा गया है।
उसके भेद-प्रभेद शासम्बन-उद्दोपन श्रादि का विवेचन साहित्य-शास्त्र के श्राधार पर ही किया गया है। शास्त्र में देव-विषयक श्रंगार को उज्ज्वल रस कहा गया

है। इसका स्थायी भाव है भक्ति या कृष्णा के प्रति रितः श्रालम्बन हैं कृष्णा भगवानुः उद्यीपन हैं भागवत का श्रवश-रासलीला का श्रवलोकन श्रादि; श्रनुभाव हैं श्रश्न रोमांच म्रादिः स्रौर संचारी हैं हर्ष, निर्वेद, भ्रौत्सुक्य म्रादि । वैष्ण्व दर्शन में इसे आदिरस कहा गया है, 'रसो वै सः' श्रु तिवाक्य प्रमाण है। भारतीय दर्शनों श्रीर उपयुक्त भक्ति-शास्त्रों में भक्ति को भी एक मूल भार माना गया है। उनका मत है कि श्रात्मा परमात्मा के प्रति एक सहज रागात्मक भावना का श्रनुभव करती है, यही भक्ति है। परमारमा श्रारमा का प्राण है, माया का प्रभाव कम होते ही वह उससे मिलने के लिए विकल होने लगतीं है। यह भाव ही जीवन का परम भाव है - यही श्रध्यात्म है। इसी भावना को वैष्णव साहित्य में दाम्पत्य श्रथवा माधुर्य के रूपक द्वारा शतशत प्रकार से श्रिभव्यक्त किया गया है। श्रात्मा की सत्ता को मान कर चलने वाले भारतीय दर्शन श्रीर भारतीय भक्तिशास्त्रों के लिए तो इस अपार्थिय प्रेम की व्याख्या सरत श्रीर सुलभ है - उसके लिए तो जिस प्रकार मन की विभिन्न वृत्तियां प्रम, शोक, भय श्रादि सत्य हैं, इसी प्रकार श्रारमा की यह ( त्राध्यात्मिक ) प्रतृति भी एकांत सत्य ही है। परन्तु त्रात्मा का पृथक श्रह्तित्व न मानने वाला श्राज का मनोविज्ञान ( जिसमें मनोविश्लेषण भी सम्मिलित है ) इपको श्रपने सहज रूप में स्वीकार नहीं कर सकता। वह उसे मन की बृत्तियों में ही बांधने का प्रयत्न करेगा। इस विषय में पहली बात तो यही जातव्य है कि मनोविज्ञान भक्ति को मौलिक तथा श्रमिश्रित भाव नहीं मानता । वह मिश्र भाव है--- जिसका श्राधार है रति ( लौकिक श्रर्थ में ही )। परन्तु रतिः के श्राश्रय श्रीर श्रालम्बन दोनों ही पार्थिव होते हैं; यहां श्रालम्बन श्रपार्थिव है। इसिक्ट श्रालम्बन की श्रपार्थिवता का प्रभाव इस रित पर पड़कर उसमें थोड़ा मिश्रण. थोड़ा परिवर्तन कर देता है। जहाँ यह अपार्थिव आलम्बन निग्रें स है. अर्थात केवल एक सत्य-एक विचार मात्र है, वहाँ उसके प्रति जिज्ञासा की भावना का रित में मिश्रण हो जाएगा; जहाँ यह श्रालम्बन सगुण श्रीर साकार है वहाँ उसके गुकों के अनुकृत ( जो वास्तव में बुद्धि द्वारा ही आरोपित होते हैं ) भय, विस्मय, कतज्ञता श्रादि भावों का रति में सम्मिश्रण हो जायगा। इसीलिए निगुण का प्रम कहलाता है रहस्यवाद-जो रति श्रीर जिज्ञासा के मिश्रण से बनता है: श्रीर संबंध का प्रेम अनन्य भक्ति, दास्य भक्ति, संख्य भक्ति, वासंख्य भक्ति, दास्पत्य या माधुर्ण भक्ति, चादि चनेक रूप धारण कर खेता है-जो रति में विस्मय, भय आहि भावनाओं के योग से बनते हैं। इस प्रकार हम देखते हैं कि अपार्थिक आखम्बन के अनेक रूप हो सकते हैं--वह एक ओर सत्य की भाँति स्वमतम. विचार-रूप हो सकता है, दसरी श्रीर कृष्ण की भाँति बहुत कुछ स्थूल भीर प्रात्रक भी हो सकता है, परन्तु उसके सभी रूपों में एक विशेषता सर्व-सामान्य

है-विश्वास, जिसमें बुद्धितत्व श्रनिवार्थ्यातः वर्त्तमान रहता है। इसीजिए श्रनेक दार्शनिकों ने भगवान को केवल विख्वास ही माना है। श्रपार्थिव प्रम में, चाहे वह श्रास्यन्त सच्म श्रर्थात कम से कम ऐन्द्रियता हो चाहे श्रधिक से श्रधिक ऐन्द्रिक. इस बौद्धिक विश्वास की पृष्ठ-भूमि श्रनिवार्यतः रहती है। इस विश्वास को बौद्धिक मैं इसिलिए कहता हैं कि ईश्वर में जिन गुर्खों का भी श्रारोप किया जाता है, उन सभी का कारण बुद्धि ही तो है। इस प्रकार निष्कर्ष यह निकला कि मनोविज्ञान में श्रपार्थिव श्रंगार एक मिश्र भाव है, उसमें ऐन्द्रियता के साथ बौद्धिकता का भी तत्व स्थायी रूप से वर्रामान रहता है। इसी बौद्धिक तत्व के कारण फायड धर्म श्रथवा भक्ति को श्रंगार का उन्नयन (Sublimation) कहता है। वास्तव में श्राप विचार कर देखें तो ऐन्द्रिय प्रवृत्ति को स्थूल शरीरधारी व्यक्ति से हटाकर एक सूचम भाव श्रथवा श्रमूर्ग श्रादर्श की श्रोर प्रेरित करना ही तो उसयन की किया है। श्रालम्बन के श्रमुर्ग श्रीर श्रतीन्द्रिय होने के कारण उसके द्वारा ऐन्द्रिय तृप्ति की सम्भावना न होने से, श्रंगार में शारीरिकता का श्रंश स्वभावतः श्रनुपात से कम होता जाता है, श्रीर बौद्धिक तस्व का समावेश हो जाता है। विदेश का प्लेटोनिक लव वास्तव में मनोविज्ञान की शब्दावली में बौद्धिक प्रम ही है। परन्तु यहाँ एक प्रश्न उठ सकता है: भारतीय सगुणवाद ने तो इस बोद्धिकता का प्रवल शब्दों में निषेध किया है-फिर बौद्धिकता का सिद्धान्त यहाँ कैसे घट सकता है ? सूर की गोपियाँ कृष्ण के ब्यक्तिगत गुण-दोषों का-उनके शरीर-स्पर्श का श्रनुभव कर चुकी हैं--मीरा मुरमुट में कृप्ण से मिल चुकी है। बौद्धिक तस्व के प्रतीक उद्भव का घोर तिरस्कार किया जाता है। राधा-वक्षभीय सम्प्रदाय में राधा का एकांत ऐन्द्रिय रूप चित्रित किया गया है। इस सब का मनोविज्ञान के पास एक ही स्पष्ट उत्तर है: यदि श्रालम्बन सर्गथा स्थूल श्रीर इन्द्रिय-गम्य बन जाता है---श्रीर भक्त उसका सर्वथा उसी रूप में भावन करता है जिस रूप में किसी जौकिक व्यक्ति का, ऐसी दशा में उसकी भक्ति या अपार्थिव प्रम किसी प्रकार भी पार्थिव प्रम से मूलतः भिन्न नहीं है-अप्राप्य श्रथवा केवल मनः स्थित व्यक्ति के प्रति होने के कारवा वह श्रवृक्ष है, बस । इसीलिए उसमें मानसिकता तीव है शारीरिकता कुविटत है। इसके विपरीत यदि भाखम्बन किसी न किसी रूप में भ्रपार्थिव रहता है, तो उसके प्रति रति भी किसी न किसी रूप में बौद्धिक अवस्य होगी। अवार्थित का अर्थ है विशिष्ट मलौकिक गुवों का प्रतोक- और इन विशिष्ट मल्लौकिक गुवों को प्रतीक रूप देकर उसके प्रति विश्वास स्थिर करने में बौद्धिक क्रिया अनिवार्थ्य है। अत्रव्य ऐसी स्थिति में, जैसा कि मैंने पहले कहा, यह अपार्थिव श्रंगार रतिभाव और बौद्धिक विश्वास के योग का ही नाम है। इसमें भासम्बन की स्थूखता के अनुपात से

रारिकिता कम, और गुयों को प्रतीकता के अनुपात से बौद्धिक विश्वास अधिक होगा। कबीर और मीरा की भिक्त में इन्हीं दोनों तरवों के अनुपात का ही अंतर है-मूलभावना का नहीं। इस प्रकार सगुयावाद में या तो स्पष्ट रूप से ऐन्द्रिय अनुभूति की महत्व-प्रतिष्ठा की गई है— यदि ऐसा है तो पार्थिव अपार्थिव के अंतर का प्रश्न ही नहीं रह जाता। या फिर बुद्धि का निषेध एक अतिवाद मात्र है— उसका अभिप्राय केवल ईश्वर की बुद्धि-गम्यता के स्थान पर इसकी मनोगम्यता पर जोर देना ही है—इन्द्रियों को पीछे छोड़ कर ईश्वर की प्राप्ति नहीं हो सकती यही घोषित करना है। भारतीय सगुयावाद अपने मूल रूप में आनन्द-प्रधान था, परन्तु फ़ारसी सूफ मत के प्रभाव से उसमें पीड़ा की उस्कटता का भी समावेश हो गया थो।

सारांश यह है कि भक्तिकाल का श्रपार्थिव प्रेम भारतीय दर्शन की दृष्टि से आत्मा का परमात्मा की श्रोर सहज उन्मुखी भाव है—यह भाव शुद्ध अती-निद्रय अथवा श्राध्यात्मिक है। इसमें प्रेम की श्रीर सभी विशेषताएं विद्यमान हैं, परन्तु काम नहीं है। मनस्तत्व की दृष्टि से यह पार्थिव रित का ही उन्नयन है—श्रीर यह उन्नयन रित में यिकंचित बौद्धिक विश्वास का मिश्रण होने से सम्भव होता है।

रीतिकाल में श्राकर श्रंगार फिर शारीरिक धरातल पर उतर श्राया। रीतिकाल का श्रुंगार न तो श्रात्मा का परमात्मा की श्रोर उन्मुखा भाव है, श्रीर न धर्माचरण अथवा सन्तति के निमित्त स्त्री-पुरुष का शास्त्र-सम्मत संयोग है-वह तो स्पष्ट ही सहज आहु ह स्त्री-पुरुष का ऐन्द्रिय पर्व है-जिसमें कोई नैविक श्रथवा श्राध्यात्मिक प्रनिय नहीं है। वह किसी श्रन्य साध्य का साधन नहीं है, स्वयं अपना साध्य है-यही इस युग की विफलता है। इसी के कारण रीति-कालीन श्र'गार-भावना प्रेम न होकर विलास रह गई। रीतिकाल के प्रतिनिधि कवि रसिक ही थे प्रेमी नहीं। उनके शंगार-चित्रों में प्रेम की एकाप्रता न होने से तीवता और गंभीरता प्रायः कम मिलती है, विलास का तारल्य श्रीर वैभव ही अधिक मिलता है। घोर सामाजिक और राजनीतिक पतन के इस युग में जीवन वाह्य अभिन्यक्तियों से निराश होकर घर की चहार-दीवारी में ही अपने को अभि-न्वयक्त कर सकता था-वर में इस समय न धर्माचरण था, न शास्त्र-चितन, श्रतएव अभिन्यक्ति का एक ही माध्यम था-काम। वाद्य जीवन की असकसताओं से माहत मन नारी के मंगों में मुँह छिपाकर विसुध-विभीर हो जाता था। इस प्रकार रीतिकाख की श्र'गार-भावना में स्पष्ट रूप से शारीरिक रति-कास की स्वी-कृति है। इसमें किसी प्रकार की सतीन्द्रियता या अपार्थियता के खिए स्थान

नहीं है, एकोन्मुख एवं एकाम न होने से उसमें उत्कटता एवं तीवता भी नहीं है, ख्रौर मूखत: गृहस्थ जीवन की परिधि में बंधा होने से रोमानी साहसिकता और शक्ति का भी श्रभाव है। वह तो शरीर-सुख श्रौर उससे उत्पन्न मन का सुख है, नागरिक जीवन की रसिकता उसका प्राण है, विलास की श्री श्रौर समृद्धि उसका श्रलंकार।

# देव का श्रृंगार वर्णन

देव मूलतः श्रंगार-भावना के किन हैं। दो एक प्रंथ को छोड़ उनके सभी प्रन्थों में उसका ही वर्णन है, श्रोर वास्तव में श्रंगार-रस का इतना विस्तृत विवेचन रीतिकाल के किसी श्रन्थ किन ने नहीं किया। श्रंगार-रस का स्वरूप किन ने निम्नलियित शब्दों में विणित किया है:—

रय— जो विभाव श्रनुभाव श्ररु, विभचारिनु करि होह। थिति की पूरन वासना, सुकवि कहत रस सोह॥

[भावविलास]

र्श्वंगार रस-नव रस के थिति भाव, हैं, तिनको बहु बिस्तारु। तिनमें रित थिति भावतें, उपजत रस श्वंगारु॥

भा० वि०]

रित स्थायी — नेकु जु थ्रियजन देखि सुनि, श्रान भाव चित होह। श्रुति कोविद पित कविन के, सुमित कहत रित सोह॥

[भा०वि०]

श्रनुभाव — श्रानन नैन प्रसन्नता, चित चितौनि मुसकानि । ये श्रनुभाव श्टंगार के, श्रंग-भंग जिय जानि ॥

[भा०वि०]

संचारी - किह 'देव' देव तैतीस हूँ, संचारी तिय संचरित ।

शि०र० ]

[इनके चितरिक्त साखिक भावों को 'वनसंचारी' की संज्ञा देते हुए, उन सभी को भी इनके ही चंतर्गत माना है] श्रथीत विभाव, श्रनुभाव श्रीर व्यभिचारियों द्वारा स्थायी भाव की पूर्ण श्रभिव्यक्ति एवं श्रास्वादन को रस कहते हैं। रस नौ हैं, जिनमें से प्रत्येक का श्रपना श्रपना स्थायी भाव है। श्रंगार-रस का स्थायी भाव रित है—रित उस मनोविकार को कहते हैं जो प्रियजन के दर्शन श्रथवा श्रवण से उत्पन्न होता है। इसके श्रालम्बन हैं नायक-नाथिका, उद्दीपन हैं सुरिम उपवन श्रादि। श्रानन श्रीर नयन की प्रसक्ता, चल चितवन, ग्रुसकान, श्रंग भंगिमा, श्रादि इसके श्रनुभाव हैं श्रीर निर्वेद श्रस्या श्रादि तेतीसों मन-संवारी श्रीर श्रश्र श्रादि श्राठों तन-संचारी श्रथवा सात्विक, इसके पोषक संचारी भाव हैं। इस प्रकार देवकृत श्रंगार-विवेचन स्वीकृत शास्त्रमत के सर्वथा श्रनुकृल ही है। थोड़ा सा श्रंतर केवल यही है कि संस्कृत श्राचाय्यों ने उग्रता, श्रालस्य, मरण श्रीर जुगुप्सा—इन चार संचारियों को श्रंगार का पोषक नहीं माना है, वहां देव ने श्रंगार को सर्वश्यापकता सिद्ध करते हुए इनको भी उसके संचारियों के श्रंतर्गत मान लिया है। इसके प्रमाण-रूप उन्होंने श्रपना निम्नलिखित छंद उद्ध त किया है।

वैशागिनि किथों, श्रनुरागिनि, सुहागिनि त्, देव बड्भागिनि लजित श्रौ लरति क्यों १

सोवति, जगति, श्ररसाति, हरषाति, श्रनखाति-बिलखाति, दुख मानति डरति क्यों ? चौंकति, चकति, उचकति श्रौ बकति, विधकति श्री थकति ध्यान, धीरज धरति वयों ? मोहति, मुरति सतराति, इतराति, साह-चरज सराहों, श्राहचरज मरति क्यों ? शिब्द-रसायन ] इसका स्पष्टीकरण स्वयं कवि के ही शब्दों में सुनिये :---वैरागिनि 'निर्वेद', 'उत्कण्ठता' है अनुरागिनिः 'गर्ब' सुहागिनि जानि, भाग-'मद्ते' बङ्भागिनि । 'लजा' लजति, 'श्रमषं' लरति, सोवति 'निदा' लिहः 'बोघ' जगति, 'श्रालस्य' श्रलस, हर्गति 'सुहर्प' गहि । अनलाति 'असुया' 'ग्लानि', 'श्रम', बिलख दुखित दुख 'दीनता'। 'संकह' ढराति, चौंकति, 'त्रसति', चकति 'त्रपस्मृति' लीनता ॥ उचकि 'चपल', 'म्रावेगः' 'ब्याधि' सौं विथकि सु पीरति: 'जबता' थकति, 'सुध्यान' चित्त 'सुमिरन' धर 'धीरति'। 'मोह' मोहि, 'प्रवहित्थ' मरति, सतराति 'उप्र' गति, इतरेबो 'उनमाद', साहचरजे सराह 'मित ।'

श्ररु श्राहचरज बहु 'तर्क' करि, 'मरन'-तुल्य मूरिष्ठ परितः; कहि देव देव तैतीस हूँ, संचारिन तिय संचरित ।

[ श० र० ]

उपर्युक्त उदाहरण में कौशल-प्रदर्शन ही श्रधिक है, श्रनुभूति की सचाई नहीं—श्रीर वैसे भी यहां संचारियों का वर्णन मात्र है, ब्यंजना नहीं है। परन्तु किर भी श्रालस्य, उप्रता श्रीर मरण भी श्रंगार के पोषक संचारी हो सकते हैं, इस विषय में कोई मनोवैज्ञानिक निषेध नहीं है। श्राधुनिक मनस्तत्व-शास्त्र के श्रनुमार तो हमारे मनोविकारों में श्रायः विषरीत वृत्तियों का योग रहता ही है।

देव ने पूर्ण श्राप्रह के साथ श्रंगार का रस-राजत्व सिद्ध किया है।--

निर्मल स्याम सिंगार हिर देव श्रकास श्रनंत, उड़ि उड़ि खग ज्यों श्रीर रस बिबस न पावत श्रंत। भाव सहित सिंगार में नव-रस मलक श्रजस्न, ज्यों कंकन-मणि कनक को ताही में नवरस्न।

[ भवानीविलास, प्रथम विलास ]

इसीलिए—तीन मुख्य नी हूं रसनि है है प्रथम निलीन, प्रथम मुख्य निन नीनहूं में दोऊ तेहि स्राधीन।

[ भा० वि०, श्रष्टम विलास ]

भूलि कहत नव-रस सुकवि सकल मूल सिंगार, तेहि उछाह निर्वेद ले, वीर, शान्त, संचार।

भवानीविलास, प्रथम विलास ]

श्रथीत नी रसों में मुख्य रस तीन हैं—श्रंगार, वीर, शान्त; शेष रस इन तीनों के ही श्रंतर्गत श्रा जाते हैं, फिर इन तीनों में श्रंगार ही मुख्य है क्योंकि शेष दो का भी श्रंतर्भाव उसमें हो जाता है, उसी के उत्साह से वीर श्रीर उसी के निर्वेद से शांत का जन्म होता है। इसिंक्षए वास्तव में एक ही मूल रस है।

शृंगार श्रीर प्रेम का स्वरूप तथा महत्व—देव रस-सिद्ध प्रेमी किव थे, उनके द्वारा श्रंगार का महत्व-स्थापन निर्जीव सिद्धान्त प्रतिपादन नहीं था, अनुभूति का आप्रह था। उनकी वाणी ने शत शत रूपों में श्रंगार की महिमा का क्लान किया है। जीवन की सम्पूर्ण साधना मुक्ति के लिए हैं, और मुक्ति का फल है भोग। परन्तु साधना, मुक्ति और भोग इन तीनों का मूल है काम। बिना काम पूर्ण हुए मुक्ति—परमपद भी तुब्छ लगता है—और काम की पूर्ति है चन्द्रमुखी रमणी:

युक्ति सराही मुक्ति हित, मुक्ति युक्ति को धाम।
युक्ति, मुक्ति श्रीर युक्ति को, मूल सुकहिए काम।।
विना काम पूरन भये लगे परम पद चुद्र।
रमनी राका समि मुखी पूरे काम-समुद्र॥
रसविलास

इसीलिए त्रिभुवन में सर्वत्र काम की ही महत्ता है—मनुष्य ही नहीं वरन्, सुर-श्रसुर, यन्न-पिशाच, पशु-पन्नी सभी स्त्री के संसर्ग में ही सुखी रह सकते हैं— स्वयं भगवान् भी उसकी महिमा से श्रिभभूत हैं:

> रची राम संग भीजनी यदुपति संग श्रहीरि, प्रबल सदा बनथासिनी नवल नागरिन पीर।

> > [ रसविलास ]

परन्तु काम को यहाँ नात्विक रूप में प्रयुक्त किया गया है— काम से अभिशाय कामुकता (विषय) का नहीं है। दंव ने प्रोम और कामकता में श्रत्यन्त स्पष्ट श्रन्तर माना है:

यह निचार प्रोमीन को, विषयी जन को नाहिं, विषय बिकाने जनन की प्रोमी छियत न छांहि।

×

श्वंगार रस का मूल प्रोम ही है — कामुकता नहीं। जब तक दंपित में प्रोम है तभी तक श्वंगार का परिपाक हो सकता है, विषय के श्राधार पर वह श्रसम्भव है। प्रोम-हीन कामुकता तो रसाभास श्रथवा श्वंगारामास मात्र है:—

> तबहीं लों श्रंगार रसु जब लग दम्पति प्रेम। [प्रेमचन्द्रिका, प्रथम प्रकाश दो॰ १६]

× प्रोम हीन त्रिय बेश्या है सिंगाराभास।

प्रिं च० द्वितीय प्रकाश दो० १० ]

श्रंगार, बिना प्रेम के, सर्वथा नीरस है, परन्तु प्रेम, बिना श्रंगार के भी, समस्त रसों का सार है। इसी भावना के अनुकूल उन्होंने स्वकीया के प्रेम को ही सबा प्रेम माना है—परकीया का प्रेम उस्कट एवं तीव होते हुए भी अधिक श्रेयस्कर नहीं होता। वह उपपित के प्रेम में अपने व्यक्तित्व को औटा कर खोवे के समान कर देती है—इस प्रकार उसके प्रेम में रस तो अवश्य अधिक आ जाता है परन्तु वह अवगुण करता है। इसके विपरीत, स्वकीया का प्रेम कुछ की तरह सास्विक तथा जानअद होता है।—सामान्या के प्रति को वे प्रेम का अस्ति व ही नहीं मानते, वह तो विषय-पृति, मान है, उसमें धर्म

न्नीर धन दोनों की हानि होती है। — इसके न्नागे देव पार्थिव न्नीर न्नपाधिव प्रेम में कोई स्पष्ट त्रिभाजक रेखा नहीं खींचदे।

> सब सुखदायक नायिका-नायक जुगल अनूप। राधा-हरि श्राधार जस रस-सिंगार स्वरूप॥ (भवानीविलास)

प्रेम की महिमा श्रपार है, इस रम को पीकर मनुष्य मरकर भी श्रमर हो जाता है, पागल होकर भी जगत के रहस्य को जान लेता है। दम्पति का स्वरूप जो बज में श्रवतिरत हुन्ना था, वह वास्तव में प्रेम का ही श्रवतार था। वायना से मुक्त होते होते पार्थिव प्रेम श्रपार्थिव प्रेम बन जाता है। इसी-लिए प्रेम के जो पाँच भेद देव ने माने हैं, उनमें पार्थिव श्रीर श्रपार्थिव की सीमाएं सर्वाथा मिली-जुली हैं। सानुराग प्रेम श्रीर प्रेम-भक्ति श्रथवा सीहाई में शारीरिक श्रीर श्राम्मिक का श्रन्तर नहीं है क्योंकि शुद्ध प्रेम के लिए श्रास्मा का सम्बन्ध तो सभी दशाशों में श्रनिवार्घ्य है।

इस प्रकार प्रेम के प्रति देव का दिन्ट-कोण शुद्ध रीतिकालीन नहीं था। इसमें संदेह नहीं कि देव की अनेक पंक्तियाँ ऐसी हैं जो रीतिकालीन अनेकोन्सुखी रसिकता की ओर, जिसमें विलास का ही प्राधान्य था, संकेत करती हैं, जैसे—

> काम श्रन्धकारी जगत लखे न रूप कुरूप, हाथ लिए डोलत फिरे, कामिनि छुरी श्रनूप। नातें कामिनि एक ही कहन सुनन को भेद, राचें पार्ग प्रेम-रस मेटे मन को खेद। [रसविजास]

परन्तु यह वास्तव में वातावरण का प्रभाव था । स्वभाव से देव की अपनी वैयक्तिक आस्था एक-निष्ठ प्रेम में ही थी। एक तरह से कहा जा सकता है कि उनका प्रेम-विषयक दिन्दकोण बिहारो, मितराम, प्रमाकर, आदि शुद्ध रीतिवादी किवयों और दृसरी और घनानन्द, ठाकुर, बोधा आदि रीतिमुक्त एकि प्रेमी किवयों का मध्यवर्ती था। उनकी शिक्ता और संस्कृति की प्रेरणा एक दिशा में थी स्वभाव की दूसरी दिशा में । उनके संयोग-वियोग के वर्णनों में रीति और व्यक्ति का यही भिश्रण सर्वत्र भिलता है । वैसे सम्पूर्ण योजना रीतिमस्त है-परन्तु विशेष वर्णनों में भावना का गहरा रंग है ।

### संयोग-

पहले संयोग वर्णन लीजिये : संयोग के दो मुख्य ग्रांग हैं—एक रूप-वर्णन, दूसरा मिलन जिसके ग्रंतर्गत पारस्परिक शरीर-सुख के विनिमन के प्रतिरिक्त विनोद ग्रीर विहार ग्रादि ग्राते हैं। (१) ह्रप-बर्ग्न — ह्रप की परिभाषा करना साधारग्रतः किन है। सींदर्ग्य को अनिवर्चनीय कहा गया है — सींदर्ग्य वह अनिवर्चनीय 'कुछ' है जो मन को भला लगता है। परन्तु यह शब्दावली अवैज्ञानिक है। मनोविज्ञान की दृष्टि से सींदर्ग्य का मूल तस्व सामन्जस्य है। यह सामन्जस्य पहले वस्तु के विभिन्न अंगों में होता है, फिर वस्तु और व्यक्ति के मन अर्थात् भाष के बीच। वस्तु के विभिन्न अंगों का सामन्जस्य, अनुक्रम, अनुपात दूसरे शब्दों में — वस्तुगत सींदर्ग्य कहलाता है, और वस्तु और भाव का सामन्जस्य (भावगत सींदर्ग्य) ही वह अनिर्वचनीय 'कुछ' है जो भिन्न भिन्न प्रकार की शब्दावली द्वारा व्यक्त किया गया। इस दृष्टि से, रूप सींदर्ग्य का वह पन्न है जो नेत्रों के माध्यम से मन का प्रसादन करता है—यह शब्द प्रायः मानव-शरीर के सींदर्ग्य के लिये ही प्रयुक्त होता है।

उपयु क विवेचन के अनुसार रूप की अनुभूति की तीन अवस्थाएं होंगी—
(१) वस्तुगतरूप की अनुभूति, जिसमें क्स्तु के भिन्न अंगों के सामक्जस्य का तरस्थ रूप से प्रहण मात्र होता है। (२) रूप-जन्य मानसिक आनंद की अनुभूति। इसके मूल में वस्तु और भाव का सामक्जस्य होता है। (३) रूप के प्रति वासना की अनुभूति। इसमें केवल आनन्द की भावना ही नहीं—
वरन् रूप के ऐन्द्रिय उपभोग की वासना का भी गाढ़ा रंग रहता है।

रस-शास्त्र की दिष्ट से सौंदर्ज्यानुभूति में विस्मय, श्रानन्द श्रीर रित इन तीन भावों की पृथक् पृथक् श्रथवा सम्मिश्रित श्रनुभूति होती है।

देव ने रूप की परिभाषा करते हुए लिखा है:-

देखत ही जो मन हरे, सुख श्रंखियन को देइ, रूप बखाने ताहि जो जग चेरो करि लेइ। [रसविजास ]

श्रधीत् जो नेत्रों को सुख देता हुआ मन को सुख दे, वही रूप है। यह रूप की शुद्ध भाव-परक ब्याख्या है जो देव की जीवन-दिन्ट के सर्वथा अनुक्ल है। उनके रूप-वर्णन में वस्तु-गत सामन्जस्य का निरपेश प्रहण हूं देना व्यर्थ होगा। वास्तव में यह आधुनिक वैज्ञानिक दृष्टि का ही प्रसाद है जो श्रदार-हवीं शताब्दी के भारतीय किव के जिये सम्भव नहीं थी। बस केवल विहारी में उसकी सद्धक कहीं कहीं है। रीतिकाल में वस्तु-परकता एक-दूसरे रूप में मिलती है—वह है परिपाटी-प्रस्त उपमान श्रादि का परिगयन। इस प्रकार का वर्णन श्राद्धः किव की व्यक्तिगत भावना से श्रूम्य होता है—उसमें भावगत सामन्जस्य के स्थान पर प्रायः उपमानों और प्रतीकों का वस्तुपरक सामन्जस्य ही मिलता है। देव में इस प्रकार के वर्षन शर्थत विदश्व हैं—परम्तु उनका सभाव नहीं है—

ते रजनी पति बीच विरामिनि दामिनि-दीप समीप दिखाने । जो निज न्यारी उज्यारी करें, तब प्यारी के दंतन की द्युति पाने ॥

उपयुंक्त चित्र में उपमानों में जो सामञ्जस्य स्थापित किया गया वह भावना-परक नहीं है—वस्तु-परक ही है। वस्तु का चित्र तो सामने उपस्थित कर दिया गया है, परन्तु किव अथवा उसके प्रतीक नायक की उमड़ी भावना की अभि-व्यक्ति नहीं हुई, श्रीर यदि हुई भो तो अथ्वंत प्रच्छन्न है, उपमानों की योजना उसे पूरी तरह श्राच्छादित किए हुए है। सौंदर्य के इस प्रकार के रीति-बद्ध चित्र रीति-काव्य के स्वाभाविक दृष्ण हैं।—देव में श्रीरों की श्रपेचा इनकी संख्या कम श्रवश्य है—ररन्तु वे इनसे मुक्त नहीं हैं, उनके नखशिल वर्णन से ऐसे बहुत से उदाहरण दिए जा सकते हैं।—एक श्राय स्थान पर किव ने चित्र में उपमानों का प्रयोग बचाया है, श्रीर श्रपनी दिन्द को वस्तु पर हा केन्द्रित रखने का भी प्रयस्त किया है—

श्रम्बर नील भिली कबरी, मुकुता लर दामिनि-सी दशहूं दिसि । तात्रिय माथे में हीरा गुद्धो, सुगयो गड़ि केशन की छबि सौँ लिसि । मांग को मूल उने सिर-फुल दृज्यो, भतकै कनकाविल सौँ धिसि ।

परन्तु इतने पर उसे पूर्ण संतोप नहीं हुआ श्रौर श्रंत में उपमानों के द्वारा ही चित्र पूरा किया गया — 'श्रंग सुमेरु भिलें रिव चंद उसों पावस मास श्रमावस की निस्ति।' फिर भी इस प्रकार के वर्णन देव की प्रकृति के अनुकूल नहीं थे। इनमें रूप के प्रति उनकी स्वामाविक प्रतिक्रिया श्रभिव्यक्त नहीं है। सौंदर्थानुसूति की द्वितीय स्थिति ही जिसमें श्रानन्द का भावना का प्राधान्य रहता है, उनके लिए श्रिषिक स्वामाविक थी। ऐसे रूप-चित्र उनके काव्य में राशि राशि मिलेंगे:—

लिति ज़िलार श्रत भतक श्रलक भार, मग में घरत पग जावक घुरो परें; देव मनि-नृपुर पदुम-पद दृ पर ह्वं, भूपर श्रनुप रूप रंग निचुरो परें।

'धुरो परें' 'निचुरो परें' दोनों में ही द्वःटा की भावना की स्पष्ट अधिक्यक्ति है। इसी प्रकार—

> 'डगर डगर बगरावति श्रगाः श्रंग, जगर मगर श्रापु श्रावति दिवारी-सी ।

के द्वारा भी नयनोत्मव की ही व्यंजना है। कहीं कहीं अनुभूति अत्यंतः सूचम हो जाती है, यहाँ तक कि रूप राय न रह कर सम्पूर्ण चेतना में परिच्यास हो जाता है —

संग संग डोलत सखीन के उमंगमरी, जंग यंग उठत तरंग स्वाम-रंग की ! देव ने परम्परा के अनुसार नखशिख, शोभा-कांति श्राहि श्रलंकार, विलास, विलास, विलास ग्राहि हान, एवं श्रन्य सौंदर्थ्य-तत्वों का विस्तृत वर्णन किया है। उन सभी में श्रात्म-तत्व (Subjectivity) की ही प्रधानता है। नख-शिख श्राहि में जह सौंदर्थ का वर्णन वे नहीं करते, वरन् उनमें तरंगित चेतन सौंदर्थ ही उनका जच्य है। श्रलंकारों श्रीर हावों में तो श्रपने सहज रूप में ही श्रात्म-तत्व वर्णमान रहता है, क्योंकि काम की चेतना से सौंदर्थ में जो एक सिक्रय श्राकर्णण श्रा जाता है उसे ही शोभा, विलास श्रादि की संज्ञा दी जाती है। देव ने इन सभी के श्रस्यंत मधुर चित्र श्रीकेत किये हैं।

श्रव सौंदर्थानुभूति की तीसरी स्थिति रह जाती है जो उपभीग-मूलक होने के कारण वासनामयी होती है। इसका सहचारी भाव हर्ष न होकर रित ही होती है; श्रीर चूंकि स्पष्टतः यह रित ऐन्द्रिय होती है इसिलए इसमें यौवन की उच्च गंध लिए एक तीवता श्रीर प्रगादता मिलती है। रीतिकाल के रूप-वर्णन मूलतः इसी सौंदर्थानुभूति से प्रं रित हैं। देव की गंभीर रिसकता इस चेत्र में खूब खुल खेली है। उनके वर्णनों में ऐसा लगता है जैसे कवि की सम्पूर्ण चेतना नारी के श्रंगों से लिपट लिपट कर रस-स्नात हो जाती है। एक उदाहरण लीजिए :—

भीर ही भीरे ही श्री वृषभानु कं श्रायो श्रकेलोई केलि भुलान्यो। देव जूसोवतही उत भामती भीने महा मलके पट तान्यो। श्रारस ते उघरी इक बाँह भरी छुबि देखि हरी श्रकुलान्यो। मीइत हाथ फिरें उमक्यो-स्रो मड़ो ब्रज बीच फिरें मड्रान्यो।

नायिका कीना पट श्रोंदे हुए सो रही है। श्रालस्य से एक बाँह उघर गई। बस उसी बांह की भरी छित्र को देखकर नायक व्याकुल होकर उसके चारों श्रोर हाथ मीड़ता हुश्रा मंडराता किर रहा है। श्रलसायी बांह की भरी छित्र द्वारा व्यिन्जत ऐन्द्रियता कितनी मादक है, उसमें वासना की कितनी भीनी मधु-गंध है।—रूप के उपभोग की यह वासना कहीं कहीं तो श्रत्यंत प्रगाद होगई है; जैसे—

देव में सीस बसायो सनेह के भाज मृगम्मद बिंदु के भाख्यो। कंचुकी में चुपरो करि चोवा जगाइ जियो उरसों प्रभिजाख्यो॥ के मखतूज गुने गहने रस मूरतिवंत सिंगार के चाख्यो। सांवरे जाज को सांवरो रूप, मैं नैनन में कजरा करि राख्यो।

सांवरे लाल के सांवरे रूप को कन्जुकी में चोवा रूप से जुपबना, वर्च में भर खेना, श्रांगार के रूप में श्रास्वादित करना, नयनों में चंजन रूप से श्रांज खेना... सभी दुन्दियों को जैसे शानदार दावत दी गई है। मिलन श्रीर उपभोगः — मिलन के श्रंतर्गत संयुक्त प्रेमियों के समस्त्र मानिसक श्रीर शारीरिक सुख श्राते हैं। रीति-परम्परा के श्रनुसार किव इस प्रसंग में नव दम्पित की रस-चेप्टाएं, सुरत, श्रण्टयाम, बिहार श्रादि का वर्णन करते रहे हैं। वास्तव में रीति-कान्य का यही मुख्य वर्ण विषय था। उस युग की श्राहत चेतना श्रारम-विस्मरण के लिए ही तो श्रङ्गार-साधना करती थी — श्रतएव स्वभावतः ही उममें संयोग के प्रति श्राग्रह श्रधिक था, वयोंकि रिसकता मुलतः संयोग-प्रधान ही होती है। जहाँ भावना एकोन्मुखी न होकर श्रनेकोन्मुखी होती है, वहाँ मिलन श्रीर उपभोग का प्रधान्य होना स्वाभाविक है। देव ने नायक नायिका की रस-चेप्टाश्रों के जो चित्र श्रद्धित किए हैं उनमें मानिसक श्रीर शारीरिक सुख का गादा रंग है। उनमें मन श्रीर शरीर दोनों ही तन्मय होकर उत्सव मनाते हैं। एक श्रीर उन्होंने वासना का संस्कार श्रथवा परिशोधन कर मिलन को श्रतीन्द्रय-दूसरे शब्दों में—केवल मन का सपना बनाकर नहीं छोड़ दिया है, दूसरी श्रोर शरीर की स्थूल चेप्टाश्रों का ही वर्णन कर उसे मांस-भुक्षा भी नहीं बना दिया है। एक रस-सिद्ध कि भाति उन्होंसे मांसलता द्वारा भावना को प्रगाद किया है श्रीर भावना के द्वारा मांसलता में रंग भर दिया है। इसीलिए उनके मिलन के चित्रों में विशेष रस-ममनता मिलती है। हम कुल क्रम-बद्ध उदाहरण देकर श्रपनी धारणा को पुष्ट करेंगे।

नव-वधू का गौना होकर जा रहा है। गुरुजन उसे भूषण-वस्त्रों से श्रलंकृत करते हैं, सिखयां ससुराल के श्रनेक सुखों की चर्चा करती हैं। फिर शील सयान श्रादि की शिक्षा देती हुई चुपके से यह भी कह देती हैं कि 'ऐसी वाणी बोलना जो मनभावन को श्रव्ज्ञी लगे।' नव-वधू गंभीर होकर सब सुनती रहती है—परन्तु ज्यों ही यह श्रन्तिम वाक्य उसके कानों में पड़ता है—श्रचानक ही उसके श्रोक्ने उरोजों पर श्रनुराग के श्रंकुर-से उग श्राते हैं:—

गौने के चार चत्नी दुलही, गुरु लोगन भूषन भेष बनाए। सील सयान सखीन सिखायो, बड़े सुख सासुरे हू के सुनाये। बोलियो बोल सदा हँसि कोमल, जे मनभावन के मन भाये। यों सुनि भ्रोड़े उरोजन पे श्रुतराग के मंकुर से उठि श्राए॥

उपयुंक्त प्रसंग में भ्रभी वास्तिविक मिलन नहीं हुआ, श्रभी स्थिति सर्वथा मानसिक धरातल पर ही है। परन्तु मन के साथ शरीर का ऐसा सहज सम्बन्ध है कि दोनों में एक साथ चेतना उत्पक्त हो जाती है। अनुराग के अंकुर जो मन में उठे थे—वे ही उरोजों पर भी उमर आए। काम की प्राथमिक चेतना का कितना सूचम-सरस वर्शन है।

#### दूसरे उदाहरणों में संयोग पूर्व हो जाता है।

वृरि घरो दीपक मिलमिलात मीनो तेज, सेज के समीप छहरान्यो तम वीमसी। दूतहैं दुराइ प्राली केलि के महल गई, पेलि के पठाई वधू सरद के सीम-सी। धंक भरि लीन्हीं गहि अंचल को छोर, देव जोरु के जनाव नवयौवन के जोम को। खाल के प्रधर बाल धधरिन लागि लागि उठी मैन श्रागि पधिलान्यो मन मोम सी॥

नायिका सलजारित सुम्धा है। श्रभी वह समागम के लिए प्रस्तुत नहीं है, परम्तु सखी की चालाकी से नायक के भुजपाश में फस जाती है। उसकी भी गौवन का बमण्ड है—धोड़ी देर तक दोनों में खींचतान होती है। परम्तु अन्त में नायक के अधरों से उसके अधर लगने के कारण काम की श्रीन प्रज्वित हो जाती है और उसका मन मोम की भांति पिचल जाता है। नायिका परवश ही जाती है। यह प्रसंग रस-सिक्त तो है ही साथ ही मनोविज्ञान की दिट से भी अस्यंत सटीक है। प्रसिद्ध मनीवेक्ता आयङ ने एक ऐसी ही स्थित का स्पष्टीकरण करते हुए लिखा है कि बलात्कार के समय बदि कोई स्त्री परवश होकर श्रास्म-समर्पण कर देती है तो इसमें उसके सतीत्व पर शंका नहीं करनी चाहिए क्योंकि यह तो प्रकृति का आग्रह है। ऐसी परिस्थित में, जहां उसका चेतन व्यक्तित्व बलात्कारी का विरोध करता है, वहां उसका अवचेतन नारीत्व उसकी सहायता करता है। चेतन मन कठोर होकर आक्रांता को जितना ही दूर हटाने का प्रयत्न करता है, श्रवचेतन नारीत्व उतना ही पिघलता हुआ उसकी श्रोर बढ़ता जाता है।

परम्परा के अनुरोध से देव ने सुरत श्रीर सुरतांत के भी चित्र श्रंकित किए हैं---परन्तु उनकी रुचि उधर नहीं थी। उन्होंने स्पष्ट कहा है---

मुरधादिक वयभेद श्ररु, मान सुरत सुरतंत, बरने मत साहित्य के, उत्तम कहे न संत।

[ सुजान-विनोत् )

सुरत के चित्र जैसे होने चाहिएँ—वैसे ही हैं। इस उपना में सूचम सुरुषि अथवा कोमल भावना के लिए स्थान कम ही है। देव ने ऋपनो ऋंद से प्रवस्त किया है कि ये वर्णन भी—

नेन जागे बैन जागे देव चतचेन जागे दुहुन के कख ख खेल ही सो खिकि गये। अरिक सरस रस दरके सस्याने युग, जाने न परत जल बुंदनि ज्यों मिकि गये।।"

तक ही सीमित रहें, परन्तु प्रसंग और भी श्रागे बढ़ जाता है: — "केरि केरि जहीं कहि मोके मेंक रही कहि बैठि बैठि उठि टठि रंग रच्छो रुचि के।" वास्तव में इस प्रकार के चित्र उपस्थित करने में कोई भीधित्य महीं है—यह रस महीं रसा-

भास है श्रीर कुरुचि उरपन्न कर श्रानन्द में व्याघात उरपन्न करता है। यही संतीष है कि ऐसे वर्णन केवल दो ही एक हैं। श्रन्यत्र किव की सुरुचि ने उसका साथ नहीं छोड़ा है—श्रीर उसके श्रिकांश वर्णन श्ररतील—श्रथीत बीमस्स एवं कुरुचिप्या होने से बच गए हैं। श्ररलीलता को प्रायः नरनता का पर्याय समका जाता है— परन्तु वास्तव में नरनता सदैव श्ररलील नहीं हो सकती—न श्रावरण सर्वथा श्रीमन ही हो सकता है। ऐसी दशा में श्ररलीलता का सीधा सम्बन्ध कुरुचि से ही मानना चाहिए।

मिलन के प्रसंग में परिहास:—विनोद का श्रपना माधुर्थ है। वास्तव में संयोग के श्रानन्द श्रीर प्रेम के गर्व को प्रकट करने के लिए इससे सुन्दर माध्यम सम्भव नहीं है। देव की प्रकृति गंभीर थी—श्रतएव स्वभावतः वह इस श्रोर कम गई है। श्रपना वाक्वेद्यध्य उन्होंने भाय: खिडता के ब्यंग्यों में ही ब्यय किया है, परन्तु फिर भी वे रस के प्रसंगों में ब्यंग्य श्रीर विनोद श्रादि की माधुरी से श्रनभित्त नहीं थे। इस प्रकार के स्थल संख्या में तो श्रधिक नहीं हैं परन्तु जो हैं वे सरसता में श्रदितीय हैं:—

एक दिन की बात है एक संकीर्ण गली में होकर राधा अपनी सिखयों सिहत जा रही थी। कृष्ण को ज्यों ही यह सूचना मिली—वे अध्यंत आतुर होकर तुरन्त ही वहां आ पहुँ चे और दूर से ही आवाज देकर कहने लगे—'सुनिये, आप कहां से आई हैं। कुछ ऐसा लगता है जैसे शायद आपको हमने कहीं देखा है।' राधा ने उसी तरह मुँह केर कर कहा—'महाशय, बस आप चले ही जाइए। हम आपको अध्छी तरह जानती हैं, और अध्या भी हमें अध्छी तरह जानते हैं।

लागि प्रेम डोरि खोरि सांकरी हैं कड़ी घाइ नेह सों निहीरि जोरि घाली मनमानती। उतते उताल देव घाये नन्दलाल, इत सीहें भई बाल नव लाल सुख सानती। कान्द्र कड़ी टेरिके कहाँ ते घाई को हो तुम, लागती हमारे जान कोई पहिचानती। प्यारी कड़ा फेरि मुख हेरि जू चलेई जाहु, हमें तुम जानत, तुम्हें हूँ हम जानती।

इसी तरह एक बड़ा हल्का श्रीर मीठा मज़ाक एक श्रीर नाविका करतो है:---

पान दियो हॅिल प्यार सों प्यारी बहु लिख त्यों हॅिस औंह मरोरी । बांह गही ललचाइ लला, मुख नाहीं कही मुसकाइ किसोरी । तोरिन लाज जेठानी सखी-जन, देव डिठाई करें नहीं थोरी । लाल जिते चितवें तिय पे तिय त्यों त्यों चिती त सखीन की भोरी ।

रात्रि का समय है। नायक नायिका पास बैठे हुए हैं—श्रन्तरंग सिखवाँ भी उपस्थित हैं। नायक का मन स्नाज कुछ उतावला हो रहा है। पहले बहु हुँस कर प्यार से नायिका को पान देता है, परन्तु नायिका हँसकर भौंह मरोड़ लेती है। इस पर नायक जलचा कर उसकी बाँह पकड़ता है। तो वह मना करती है कि— 'देखो, ये सिलयां हमसे श्रधिक वयस्क हैं, इनके सामने लाज मत तोड़ो, परन्तु रस-लुब्ध नायक बेबस हो रहा है। नायिका इसी बेबसी का लाभ उठाती हुई उसे थोड़ा श्रीर छेड़ने का प्रयत्न करती है—नायक ज्यों ज्यों उसकी श्रोर ललचायी श्राँखों से देखता है त्यों त्यों वह शैतानी से सिलयों की श्रोर देखने लगती है।— विनोद कितना प्रच्छन श्रीर कितना सूच्म-मधुर है।

एक श्रन्य स्थल पर यह तिनोद-परिहास श्रिषक प्रस्फुट हो जाता है। एक दिन सभी गोपियों ने मिल कर कृष्ण को छुकाने की सोची। वे राधा को कंस का प्रतिहारी बनाकर मधुबन के छुम्जों में कृष्ण के पास ले श्राईं, श्रीर कड़कती हुई श्रावाज़ में कहा - "चलिए, महाराज कंस श्रापको बुलाते हैं। श्राप किसकी श्राज्ञा से दिध का दान लेते हैं?" कृष्ण के साथी बेचारे इस रहस्य को, न समक्त पाये—वे सभी डर कर भाग गए। कृष्ण जी सटपटाते-से श्रकेले खड़े रह गये।—फ़ीरन ही उनको पकड़ कर राज-प्रतिहारी के हाथ में दे दिया गया; बस यहीं श्राकर भेद खुल गया। प्रतिहारी की दिध्ट छुल को छिपाये रखने में श्रसमर्थ होगई। भोंहों ने ढीली पड़कर सारा भेद खोल दिया।

राज पौरिया के रूप राधे कों बनाइ लाई, गोपी मथुरा ते मथुबन की लतानि मैं। देरि कड़ी कान्ह सों, चली हो कंस चाहै तुम्हें, काके कहे लूटत सुने हो दिध-दानि मैं। संग के न जाने, गए डगरि डराने 'देव', स्याम ससवाने-से पकरि करे पानि मैं। छूटि गयौ छुल सों छुबीलो की विलोकनि मैं,ढीली भई भोहें वा लजीली मुस्कानि मैं॥

रस-चे शाखों के श्रंतर्गत विभिन्न हावों का वर्णन भी श्राता है। देव ने हावों का सम्बन्ध श्रीदा नायिका से मानते हुए उनके श्रन्यंत रसमय वर्णन किये हैं। वास्तव में उनके सभी प्रन्थ, जीजा, विजास, विन्द्रित श्रादि के चित्रों से जग-मग हैं।

धन संयोग का एक ग्रंग रह जाता है: विहार। रीति-काष्य का राज-वैभव में पोषण हुआ था, अतएव स्वभाव से ही उसमें विलास और विहार का राशि-राशि वैभव मिलता है। देव ने षट् ऋतुओं के विभिन्न उत्सवों द्वारा प्रेमी युगल के उमके हुए ग्रानन्द का वर्णन किया है। यहां भी उन्होंने ग्रांतरिक हर्ष भीर उरसास की ही भिन्यिक को प्राधान्य दिया है,—स्यूल राजसी विलास की सामग्रियों का ठाठ नहीं बांचा है। इन वर्णों में ऐसा लगता है जैसे कवि का प्रेम-मगन मन बदलती हुई ऋतुओं भीर चक्रवत चूमते हुए पर्वों और उत्सवों में हर्ष-विभोर हो कर नाजता है— साँचे हँकारि पुकारि पिकी कहै नाचे बनेगी बसंत पांचे।

यहां दो एक उदाहरण ही यथेष्ट होंगे। मेघाडम्बर में मूले का उत्सव है— श्राप देखिए किस प्रकार ना क नायिका के शरीर, मन, उनके वस्त्र, सम्पूर्ण वाता-वरण श्रीर साथ ही किव का मन सभी उत्सव में तन्मय होकर लहरा रहे हैं:—

सहर सहर सांधो सीतल समीर डं।लें, घहर घहर धन नेरिके घहरिया । महर महर फुकि मीनी मारि लायी 'देव', खहर छहर छोटी बूँदन छहरिया । हहर हहर हँसि हँसि के हिंडोरे चड़ी, थहर थहर तनु कोमल थहरिया । फहर फहर होत पीतम को पीत पट, लहर लहर होत प्यारी को लहरिया ।

इन चित्रों में त्रानन्द का वातावरण उपस्थित करने की श्रद्भुत समता है जो वास्तव में उनकी सबसे बड़ी मफलता है। यहां भी देव की यह प्रमुख विशेषता है कि वे इन वर्णनों को केवल ऐन्ट्रिय उल्लास बनाकर ही नहीं छोड़ देते—वे उसके भीतर प्रोम के रस का मिंचन कर एक श्रपूर्व माधुरी भर देते हैं—

> केसरिया चकवाँधन चीर ज्यों केसरि नीर सरूप लसी ज्यों। लाल के रग में भीजि रही सु गुलाल के रंग में चाहत भीज्यो।

पहली पंक्ति में रूप श्रीर स्फूर्ति की जो चमक है वह श्रन्तिम पंक्ति की मिठाम से कितनी सरस बन गई है।

#### बिरह-

विरह के चार श्रंग हैं—पूर्वराग, मान, प्रवास श्रीर करुण। संस्कृत-शास्त्र में संयोग श्रीर वियोग का श्राधार सामीप्य श्रथवा पार्थक्य, या उपिरेश्वि श्रथवा श्रायदिश्वित को न मान कर सुख श्रीर दुख को ही माना है। इसिलए तो पूर्वराग श्रीर मान का भी विरह में श्रन्तभाव कर लिया गया है। पूर्वराग में श्रावस्वन की श्रन्तप्रिवित सर्वथा श्रनिवार्थ नहीं है—परन्तु मिलन के श्रवसर श्रथवा साधन का श्रभाव वहाँ श्रवस्य होता है, जिसके कारण पूर्वराग की श्रवस्था में मानसिक बलेश बना रहता है। मान में तो प्रेमी युग्म का विच्छेद ही नहीं होता—श्रनेक दशाश्रों में शारिरिक संयोग भी उसमें रहता है, परन्तु दोनों के मनों के बीच एक ऐसा व्यवधान पढ़ जाता है कि संयोग भी वियोग ही बन जाता है। वर्गीकरण में शास्त्र का यही राष्ट्रकोण रहा है। परन्तु श्राज कुछ विद्वान् इसके विपरीत राष्ट्रकोण उपस्थित करते हुए उपर्भु क दोनों भेदों को वियोग की संज्ञा नहीं देते। वियोग के लिए योग पहले सावश्यक है—पूर्वराग योग के पूर्व की स्थिति है जिसमें श्रमिलाण की स्थाक्तका तो श्रवस्य है परन्तु श्रम का परिपाक श्रभी उसमें नहीं है।—श्रभी तो श्रम श्रक्त होत ही हुई। श्रतपृत भी सिक्क के स्थित ही हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के स्थित ही हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के स्थान नहीं है। सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क निक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के स्थान नहीं है। सिक्क नहीं हुई। श्रतपृत्र भी सिक्क के सिक्क निक्क निक्क

विद्यु की विथा' न होने से वे पूर्वराग की वियोग के अंतर्गत नहीं मानते । इसी प्रकार मान को तो वे खगमग संयोग का ही अंग मानते हैं । उनका मत है कि मान एक प्रकार से संयोग की एकस्वरता को तोड़ने के लिए मनोदशा का एक परिवर्तन-Change मात्र है । उसमें विरहोचित गांभीर्थ्य नहीं होता ।—यहां हमें इस प्रसंग पर अधिक विवाद नहीं करना है । वास्तव में ये दोनों ही मत अपना महत्व रखते हैं । मनीविज्ञान की दृष्टि से शास्त्र का मत सर्वथा निर्दोप है वयों कि वियोग का तालपर्य संयोग-सुख का अभाव है । संयोग-सुख अभिष्ट है पर प्राप्त नहीं हुआ — अथवा प्राप्त होकर नष्ट होगया है : जहाँ तक अभाव का सम्बन्ध है, यह तथ्य-विशेष अर्थ नहीं रखता । पूर्वानुरागवतो अथवा खिरडता या विश्व कथा की मनोदशा में तीवता तो किसी प्रकार कम नहीं होती —परन्तु इसके साथ ही यह भी मानना पढ़ेगा कि उनमें गांभीर्थ की अपेचाकृत न्यूनता अवश्य होती है । पूर्वराग अथवा मान में अवसाद का वह गांभीर्थ नहीं है जो प्रवास में होता है । पहले में चान्चस्य है, दूसरे में अस्थिरता है—जिसका जन्म निष्टा के अभाव से होता है । इसीलिए स्वभाव से गंभीर आलोचक पं० रामचन्द्र शुक्त को नागमती और सीता का प्रवास—जन्य विरह ही प्राह्य हुआ — की इरत गोपियों का मान उन्हें खिलवाइ ही लगा ।

जैसा क आरम्भ में ही स्पष्ट किया गया है रीतिकाव्य में गंभीर जीवनहृष्टि का अभाव था। उसके श्रंगार में प्रम की एकनिष्ठता न होकर विलास और
रिसकता का प्राधान्य था। अतएव स्वभावतः ही उसका विरह भी अगंभीर है।
रीतिकाल के किव सामान्यतः प्रवास-जन्य विरह-गांभीर्य्य का वर्णन करने में इतने
सफल नहीं हुए हैं जितने कि खिएडता के मान आदि के वर्णन में। कारण यह है
कि उनकी सहज रिसक वृत्ति इस प्रकार के प्रसंगों के ही अधिक अनुकूल प्रकृति
थी। वैसे इस प्रकार की परिस्थितियों में भी तीवता की कमी नहीं है; परन्तु यह
तीवता इंद्यों और अतृत कामोदीपन की तीवता है। यह भूले शरीर की ही
तीवता अधिक है। भीर वियोग-पीड़ा का प्रसंग जहाँ आता है, वहाँ रीतिकालीन
कवि अनुभूति के विफल हो जाने के कारण ऊहा, अतिशयोक्ति आदि परम्परा-भुक्त
साधनों के द्वारा ऐसे चित्र उपस्थित करता है जो मज़क बन जाते हैं। बिहारी के
विरहज्वाल वाले दोहे इसके अकाट्य प्रमाण हैं।

देव के विषय में ये आरोप सत्य नहीं हैं। इसमें सन्देह नहीं कि उनके पूर्व-राग और विशेषकर खिरडता के वर्गन अपूर्व हैं, परन्तु विरह की गंभीर अदस्थाओं तथा मनोदराओं का अंकन करने में भी वे उतने ही सफल हुए हैं। यह किव पीड़ा की गहरी अनुभूतियों से परिचित था, इसिलए इसे अतिशयोक्ति और ऊहा पर ही निर्भर नहीं रहना पड़ा। विरह की परिस्थिति में कृशता को लेकर किवयों ने अनेक प्रकार के विधान बांधे हैं। बिहारी के कतिपय दोहे—उदू, फ़ारसी के बहुत से शेर इस प्रसंग में बदनाम हैं— और वास्तव में इस योग्य भी हैं। देव ने ज्याधि-जन्य कृशता के कुछ चित्र श्रंकित किए हैं—उनमें श्रतिशयोक्ति का भी उपयोग किया है, परन्तु श्रनु-भूति का साहचर्या होने के कारण कहीं भी प्रसंग की गंभीरता नष्ट नहीं हुई:—

लाल बिदेश वियोगिनि बाल, बियोग की श्रागि जई सुरि सूरी। पान सों पानी सों प्रेम कहानी सों, प्रान ज्यों प्रानन यों मति हूरी। देवजू श्राजुहि ऐबे की श्रोधि, सु बीतित देखि विसेखि विसूरी। हाथ उठायो उडाइबे को उड़ि काग गरे परी चारिक चूरी।

उपर्शुक्त छंद में भाव की सरस्ता श्रीर श्रितशयोक्ति की शक्ति दोनों के सह-योग से एक ऐसी तीवता श्रागई है जो 'कनकवलयश्रंशिक्तप्रकोण्डः ।'

(कालिदास-मेघदूत)

#### श्रथवा

'कंचन की पदवी दई तुम बिन या कहँ राम।'-( केशव, रामचन्द्रिका ) जैसी युक्तियों में भी नहीं है।

विरह की श्राग विश्वजता श्रीर ताप के वर्णानों भी देव ने भावना की गंभी-रता श्रीर स्वाभाविकता को ही श्रभिव्यक्त किया है—उनकी तीवता भी श्रनुभूति पर श्राश्रित है, श्रलंकार के चमत्कार पर नहीं:—

बालम-बिरह जिन जान्यो न जनम-प्रि, बिर बिर उठ उयों-ज्यों बरसे बरफ राति। बीजन बुलावत सखी-जन त्यों सीत-हू में, साति के सराप, तन-तापन तरफराति। देव कहे, साँसन ही श्राँसुश्रा सुखात, मुख निकसे न बात, ऐसी सिसकी सरफराति। लौटि लौटि परित करोंट खाट-पाटी लै-लें, सूखे जल सफरी ज्यों सेज पे फरफराति।

वियोग-पीड़ा का पहला ही अनुभव है—उसके उत्तर ईर्व्या-र्ग्ध सपरनी का शाप है। गर्म श्वासों के कारण श्रांस सूख गए हैं, कण्ड के स्तिम्भत होने से स्वर सिसकी में परिणत हो गया है, बात भी मुख से नहीं निकलती, बेचारी खाट पर पड़ी हुई एक पाटी से दूसरी पाटी तक करवटें बदल रही है मानों जल के सूख जाने पर मछ्जी तड़फड़ा रही हो। —ऐसी परिस्थित में यदि जाड़े की रात में भी उसका संतस तन मन जल उठता है—और शीतल उपचारों से भी शांत नहीं होता तो

इसमें श्राश्चर्य ही क्या ? वास्तव में विरह के तीव वैक्कव्य का इससे श्रिषक स्वाभा-विक श्रीर सटीक वर्णन नहीं हो सकता। यहां उहा को भी स्वाभाविकता के पाश में बांध दिया गया है।—देव के विरह की गंभीरता ताप पर ही समाप्त नहीं होती। उन्होंने मरण तक का वर्णन बड़े कौशल के साथ, चमरकार के लिए भाव का किसी प्रकार भी बिलदान न करते हुए—तथा कारुण्य की पूर्ण रक्षा करते हुए, किया है——

> सांसन ही सों समीर गयो श्ररु श्रांसुन हो सब नीर गयो ढिर । तेज गयो गुन ले श्रपनो, श्ररु भूमि गई तन की तनुता करि । जीव रह्यो मिलिबेई की श्रास,िक श्रास हु-पास श्रकास रह्यो भिर । जादिन ते मुख फेरि, हरे हँसि, हेरि हियो जु लियो हिर जू हिर ।

उपर्युक्त छंद के भाव-सौन्दर्य्य की ब्याख्या के लिए, यहां हम प्रसिद्ध देव-मर्मज्ञ पं० कृष्ण-बिहारी मिश्र के शब्दों को उद्धृत करने का लोभ-संवरण नहीं कर सकते:—

"मनुष्य शरीर पंचतत्व (पृथ्वी, जल, तेज, वायु श्रीर श्राकाश) निर्मित है। देव जी कहते हैं—मुख बुमाकर, ईषत् हास्यपूर्वक जिस दिन से हित्तू ने हृदय हर जिया है, उस दिन से सिमलन मात्र की श्राशा से जीवन बना है (नहीं तो शरीर का हास तो खूब ही हुआ है।) उसाम लेते, लेते वायु का विनाश हो चुका है, श्रविरल श्रश्रु-धारा-प्रवाह से जल भी नहीं रहा है; तेज भी श्रपने गुण-समेत बिदा हो चुका है, शरीर की कृशता श्रीर हलकापन देखकर जान पड़ता है कि पृथ्वी का श्रंश भी निकल गया, श्रीर शून्य श्राकाश चारों श्रोर भर रहा है, श्रर्थात् नायिका विरह-वश नितांत कृशांगी हो गई है। श्रश्रु-प्रवाह श्रीर दीघों छ्वास श्रपनी चरम सीमा पर पहुँच गए हैं। श्रव उनका भी श्रभाव है। न नायिका साँसें लेती है, श्रीर न नेत्रों से श्राँसू ही बहते हैं। उसको श्रपने चारों श्रोर शून्य श्राकाश दिखलाई पढ़ रहा है। यह सब होने पर भी प्राण-पखेरू केवल इसी श्राशा से श्रभी नहीं उड़े हैं कि संभव है, प्रियतम से प्रेम-मिलन हो जाय; नहीं तो निरतंज हो चुकने पर भी जीवन शेष कैसे रहता ?

[देव श्रीर बिहारी १६६४; ए० २१०]

श्रव खिरुता के प्रसंग पर श्राइये। खिरुता के चित्र, रीतिकाल में, देख से श्रच्छे शायद ही किसी किव ने श्रंकित किए हों। उनकी श्रमिन्यिक्तियों में विव-शता की करुणा और स्यंग्य की चमक है:—

देव जुपें चित चाहिए नाह तो नेह निवाहिए देह मर्यो परे ; ध्यों समुकाह सुकाहए राह समारग जो पग धोलें धर्यो परे ; नीके में फीके हैं भांसू भरी कत, अंची उसास गरी क्यों भर्यो परे, रातरों रूप पियो श्रंखियान भर्यो सु भर्यो उबर्यो ढर्यो परे।

नायक रात श्रन्यत्र विताकर प्रातः नायिका के पास श्राया है। उसे अपने श्रपराध का ज्ञान है, श्राते ही नायिका को चिकनी चुपड़ी बातों से भुलाना चाहता है। नायिका भी गंभीर होकर कहती है कि हमारा तो यह नियम है कि मरण के एरांत भी पित के प्रति प्रम का निर्वाह करना चाहिए। श्रतएव मन में यदि कभी विरोधी भावना श्राती भी है तो उसे दूर कर दिया जाता है। नायक को थोड़ा सहारा मिजता है श्रोर वह पूछता है कि यदि ऐसा है तो फिर मुख की कांति फीकी क्यों हैं, श्रांग्वों में श्रांस् क्यों भर रहे हैं, गला क्यों भरा हुश्रा है ? इसपर नायिका समस्त पीड़ा को व्यंग्य में संकलित करती हुई, उसी सयम श्रीर गंभीरता के साथ, वाणी में किसी प्रकार का भी परिवर्तन न कर, उत्तर देती है:—श्राज श्रापकी छवि में कुछ विशेष माधुर्य है, इतना श्रिषक कि इन श्रांखों में समाता हो नहीं। ये श्रांस् नहीं है—नुम्हारी रूप-माधुरी ही है जो श्रांखों में न समाकर बाहर बही जा रही है।—व्यंग्य कितना करण-मधुर है। ऐसी उक्तियाँ देव में बहुत मिल जाएंगी—

१-प्यारे पराये को कौन परेखो गरे परि की लगि प्यारी कहैये। २-पतिव्रत-व्रती ये उपासी प्यासी श्रींखयन.

ाला जाला आलनाः, भात उठि श्रीतम पियायो रूप पारनो ।

किं किहीं यर व्यंग्य अत्यंत सूच्म हो गया है— रावरे पायन आंट लमें पग गूजरी बार महावर दारे। सारी श्रसावरी की कलके, खलके खिव घांघरे घूम धुमारे। श्रास्रो जूदेव दुरास्रो न मोहिंसों देव जूचंद दुरें न सँध्यारे। देखी हो कीनसी खैल खिपाई निरीखें हैंसे वह पीखे तिहारे।

श्रीर, कहीं व्यंग्य का सर्वथा लोप ही होगया है, केवल करुण दीनता रह गई है:--

साथ में रास्त्रिये नाथ उन्हें, हम हाथ में चाहित चारि-चुरी ये। शृंगारिक अनुभूति—

संयोग-वियोग के उपर्युक्त तिवेचन से स्पष्ट है कि देव की श्रंगारिक मनुभूति का धरातल बहुत गहरा था। प्रेम का उन्हें म्रत्यम्त गम्भीर अनुभव था। इसी कारण उनकी श्रभिव्यक्तियों में विशेष आवेग और आवेश मिलता है जो रीति-कालीन किवयों के लिए साधारणतः सम्भव नहीं था। रीति के बंधन में बंध जाने से, और उधर विवेचन का श्रंग होने के कारण भनिवार्यतः थोड़े-से बौदिक-तत्य का मिश्रण हो जाने से, रीति-कवियों का आवेग आवद और संयमित

हो जाता था। उसमें श्रावेश के पूर्ण उद्गार के लिए श्रवकाश नहीं रह जाता था। परन्तु देव में ये सभी बंधन होते हुए भी भावना की गम्भीरता श्रीर जन्मा नष्ट नहीं हुई। उनके उद्गारों में स्वतंत्र गीत-कवियों के जैसा ही उन्मुक्त प्रवाह मिलता है:—

मंद मुसनयाय लें समाय जी में अ्याय लें रेप्याइले पीयूष प्यासी श्रधर सुधा की हैं। मेर सुखदाई देरे देवजू दिखाइ नेकु एरे ज-भूप तेरे रूप इस खाकी हैं।

वास्तव में समस्त परकीया-प्र ग में ही जैसे कवि ने श्रावंग का बांघ तोड़ दिया है:—

'कैसी लोज कैसो काज कैसो धों सखी समाज, कैसो घर कैसो बर कैसो डरु कैसी कांनि।' 'ऐसे निरमोही सदा मोही में बसत श्ररु मोहीं ते निकिस फेरि मोहीं न मिलत हो।'

श्राप देखिए कि यह श्रावेश वाणी का हलक. श्रावेश नहीं है— इसके श्रम्तर में गम्भीर श्रनुभूति का भार है। श्रावेश श्रीर गम्भीरता के इसी मिश्रण से देव की रसानुभूति में एक विशेष तन्मयता श्रा गई है; श्रीर यह उसका दूसरा प्रधान गुण है। इस किव की सम्पूर्ण चेतना जैसे प्रमन्स में निमग्न हो जाती थी। यही तल्लीनता वास्तव में भाव योग की श्रवस्था है—श्रीर यही किवता की मुखारमा है। शास्त्र में इसी को रस-दशा कहा गया है।

श्रीचक श्रगाध सिन्धु स्याही को उमिं श्रायो, तामें तीनों लोक बूड़ि गये एक संग में। कारे कारे श्राखर लिखे जु कारे कार र, सुन्यारे करि बांचे कीन जांचे चित्त-भंग में। श्रांखिन में तिमिर श्रमावस की रैन जिमि, जम्बूरस बुंद जमुना जल तरंग में। यों ही मन मेरो मेरे काम को न रह्यों माई, स्याम रंग हैं किर समानो स्याम रंग में।

देव की रस-चेतना का यही सहज धरातल है। सूच्मता अथवा तीच्याता का उसमें अभाव हो यह बात नहीं, परन्तु मितराम को तरह सूच्म-तरल भावनाओं से खेलना, अथवा बिहारी की तरह पैनी दृष्ट डाल कर सीन्द्यं के वस्तु-तन्तुओं को पकदना उसकी प्रकृति में नहीं है। गम्भीर आवेग में एक प्रकार की संकुलता श्रिन वार्घ्य है, और निश्चित ही देव की रस-दृष्टि में वाल्छित स्वच्छता सर्वत्र नहीं मिलती। आचार्य शुक्त को जो देव से पेचीले मज़मून बांधने की शिकायत है, वह बेजा नहीं हैं, परन्तु सका कारण कित की चमस्कार-प्रियता इतनी नहीं है जितना कि आवेग को उसकी संपूर्ण गम्भीरता और तन्मयता के साथ शब्दों में बांधने की प्रयत्न ।

Consider the same that we have the same the same

# देव की वैराग्य-भावना श्रोर तत्त्व-चिंतन

श्वंगार रस में श्रापाद-चूड़-मग्न यह किन वैराग्य की भी गहरी भावना से श्रोत-प्रोत था, श्रोर यह कोई श्राश्चर्य की बात नहीं है। वास्तव में वाह्यतः निरोधी इन भावनाओं की सीमाएं तत्वतः एक दूसरे से मिली हुई हैं, श्रीर मनोविज्ञान की दृष्टि से निराग कोई स्वतन्त्र भाव न होकर राग का रूपान्तर ही है।

खाहित्य-शास्त्र की दृष्टि से देव की ये कविताएं शांत रस के श्रन्तर्गत श्राती हैं। संस्कृत साहित्य-शास्त्र में इस रस की स्वतन्त्र सत्ता के विषय में बहुत विवाद रहा है। साधारणतः शांत रस का स्थायी भाव शम माना गया है; तत्वज्ञान, तप, चिंतन श्रादि विभाव है; काम, कोध श्रादि के श्रभाव श्रनुभाव हैं; धृति, मित श्रादि व्यभिचारी हैं। परंतु इनके विरोध में कुछ प्रवल यक्तियां उपस्थित की गई हैं। एक तो तत्व-ज्ञान, तप, चिंतन श्रादि शांत रस की उद्दृद्धि उस रूप में नहीं करते जिस रूप में बसंत, पुष्प प्रादि श्रंगार की उदबुद्धि करते हैं । इसरे काम, क्रोध श्रादि के श्रभाव श्रनुभाव कैसे हो सकते हैं ? तीसरा प्रश्न स्थायी भाव का है-क्या शम कोई स्वतन्त्र भाव है ? यदि है तो उसका क्या स्वरूप श्रथवा धर्म है ? विरोधी श्राचार्यों का मत है कि वह कोई स्वतन्त्र भाव नहीं है-तभी तो भरत ने ४६ भावों में उसकी गणना नहीं की। उसमें यदि श्राःमा के प्रोम की प्रधानता है तो वह रित से भिन्न नहीं है; यदि संसार के प्रति तिरस्कार-भाव की प्रधानता है तो वह जुगुप्सा से भिन्न नहीं है; यदि प्राणियों के प्रति दया भाव अथवा सत् के प्रति उत्साह मध्य है तो उत्साह के विभिन्न रूपों में और उसमें क्या अन्तर है ? इसी प्रकार सिंद के वैचित्र्य के प्रति विस्मय श्रथता विविध दुःख से संतप्त मानवता के प्रति करुणा भी क्रमशः विस्मय श्रीर शोक के श्रंतर्गत श्रा जाती है। कुछ पिढतों का मत है कि शांत का स्थायी भाव निर्वेद हैं। परन्तु इसका उत्तर यह है कि निर्वेद से तत्वज्ञान की उद्बुद्धि होती है शांत रस की नहीं। श्रन्त में शम की श्रभावात्मक मानकर भी उसका विरोध किया गया है।

इसके थिपरीत श्रानन्द्रवर्धन, श्रीभनय गुप्त श्रादि श्राचार्यों का मत है कि जिस प्रकार शेष श्राठों रस धर्म, श्रर्थ श्रीर काम इन तीन पुरुवार्थों से सम्बद्ध हैं, इसी प्रकार शांत रस भी जीवन के परम पुरुवार्थ मोच से सम्बद्ध है। इसीलिए श्रीभनव गुप्त ने उसे प्रधान रस माना है श्रीर मम्मट श्रादि श्राचार्यों ने भी उसकी सत्ता को निर्विवाद स्वीकृत किया है। बाद में इस विषय में तो कोई विवाद नहीं रह गया कि शांत रस श्रास्त्रादन की सिक्षय स्थित है, शांति की निष्क्रिय श्रवस्था

नहीं है; परन्तु उसके स्थायी भाव के विषय में थोड़ा मतभेद रहा। श्रभिनव गुप्त अपने जीवन में एक निस्पृह साधु थे, श्रतः स्वभाव से ही वे शांत रस के श्रत्यम्त प्रबल पृष्ठ-पोषक थे। उन्होंने शांत रस श्रीर मोल का सीधा सम्बन्ध मानते हुए लिखा हैं कि 'चूंकि केवल तस्वज्ञान से ही मोल को प्राप्ति होती है, श्रतएव तस्वज्ञान ही शांतरस का स्थायी भाव है। तस्वज्ञान का श्रथं है श्रारम-ज्ञान।' इस प्रकार शांत रस का स्थायी भाव श्रहंकार एवं राग-द्वेष से हीन, शुद्ध ज्ञान श्रीर श्रान्द से श्रोत-प्रोत श्रान्म-स्थिति है। यह स्थिति चिरस्थायी है—रित, उस्साह श्रादि श्रन्य मनोदशाओं का श्राविभीव इसी में होता है। मम्मट ने बात को इतना नहीं बढ़ाया श्रीर साधारण रूप से निर्वेद को ही शांत का स्थायी माना है। निर्वेद दो प्रकार का हो सकता हे—एक तस्वज्ञान-जन्य; दूसरा इट्ट के नाश श्रीर श्रनिष्ट की प्राप्ति से उत्पन्न। इनमें पहला स्थायी है, दूसरा संचारी। इस प्रकार मम्मट के श्रनुसार तस्वज्ञान-जन्य निर्वेद ही शांतरस का स्थायी भाव है।

"स्थायी स्याद्विषयेष्वेव तत्वज्ञानाद्ववेद्यदिः इप्टानिष्ट्वियोगाप्तिकृतस्तु व्यभिषार्यसौ।" [काव्यप्रकाश ]

विश्वनाथ में शांत का स्थायी शम माना है, श्रीर उसकी व्याख्या करते हुए निम्निलिखित श्लोक दिया है:—

न यत्र दुःखं न सुखं न चिन्ता न द्वेषरागौ न च काचिदिच्छा।
रसः स शान्तः कथितो सुनीन्द्रैः सर्वेषु भावेषु शमः प्रधानः॥
[साहित्यदर्पण]

इसके अनुसार शम वह स्थिति है जिसमें न दुःख का अनुभविहोता है न सुख का, न जिसमें रागद्वेष की ही स्थिति सम्भव है, न कोई अन्य इच्छा ही। सुख इस स्थिति में भी होता है, परन्तु वह विषय-जन्य सुख नहीं होता – श्रारमा-नन्द का सुख होता है।

उपयु क विवचन से यह स्पष्ट है कि भारतीय शास्त्र शम को एक श्राध्या-रिमक श्रनुभव मानता है—उसे चाहे निर्वेद कह लीजिए चाहे श्रारम-ज्ञान। उसके लिए श्रारमा एक सहज सत्य था, श्रतएव उसको यह सब कुछ समक्तने समकाने में विशेष कठिनाई नहीं होती थी, परन्तु श्राधुनिक मनोविज्ञान के लिए इस मनो-दशा की ब्याख्या करना सरल नहीं है। मनोविकारों के मूलाधार रूप में एक चेतना का श्रास्तित्व वह भी स्वीकार करता है, परन्तु मनोविकारों से निर्विस उसकी सहज, परन्तु सिकय श्रारम-सुख-रूपियी स्थित क्या हो सकती है, यह वह नहीं कह सकता। मनोविज्ञान के श्रनुसार इस मनःस्थिति विशेष के केवल दो रूप ही हो सकते हैं। साधारख रूप में तो वह राग की क्यान्ति ही है, श्रर्थात राग ही श्रपनी तीमता मे थक कर नैराग्य में परिणत हो जाता है। विशेष रूप में, वह श्रहं के ही श्रास्वादन का एक प्रकार है। जब हमारी जृत्तियां किसी सूच्म एवं महत्तर श्रथवा श्रली-किक लघ्य—उदाहरण के लिए परमात्म-चिंतन श्रथवा तत्वान्वेषण पर केन्द्रित हो जाती हैं, तो भौतिक सुखों के प्रति स्वभावतः ही हमारे हृदय में उदासीनता एवं तिरस्कार की भावना उत्पन्न हो जाती है। वह उदासीनता श्रीर तिरस्कार का मिश्र-भाव यहाँ श्रहं के संवर्धन में योग देने के कारण (द्वेष का श्रंश रखते हुए भी) दुःखमय न होकर सुखमय ही होता है। इस भावना का सीधा सम्बन्ध श्रात्म-विस्तार के सुख से है। भारती दर्शन में इसे ही 'भूमा' का सुख कहा गया है। मनोविश्लेपक हमे श्रात्म-रिति का एक परिष्कृत रूप कहेगा।—परन्तु यह न समक्षना चाहिए कि ऊपर कहे हुए इन दोनों रूपों की स्थित सर्वधा पृथक है। प्रायः ये एक दूसरे से मिले रहते हैं—प्रायः इन दोनों में कार्य-कारण सम्बन्ध रहता है। सांसारिक मनुष्य साधारगतः श्रतिशय राग से थक कर ही तत्वान्वेषण श्रथवा परमारम-चिंतन की श्रोर प्रवृत्त होते हैं। श्रस्तु !

देव का वैराग्य मूलतः श्रितशय राग की प्रतिक्रिया ही है—उनका तीव राग ही क्लान्त होकर वैराग्य में परिएत होगया है। यह बात नहीं है कि तस्व- चिंतन उनमें नहीं है— ास्तव में उनके काव्य में अस्यन्त गंभीर श्रात्म चिंतन मिलता है—परन्तु वह उनकी सहज प्रवृत्ति नहीं थी। विपरीत परिस्थितियों से श्राहत होकर, तथा राग के तीव उपभोग से थक कर ही वे स्व-चिंतन की श्रोर प्रवृत्त हुए थे।

राग को क्लान्ति: —देव में जो राग को क्लांति मिलती है वह वैयक्तिक के साथ साथ सामाजिक भी। जातीय जीवन का वह आवेग जो वीरगायाकाल के मीक्षिक संघर्ष से उत्पन्न हुआ और भिक्त-काल के आध्यारिमक संघर्ष के कारण गंभीरतर हो यथा था—मुगल-राज्य की व्यवस्थित शान्ति के उपरांत रीतिकाल में भाकर क्लांत हो जुका था। उच्चतर अभिव्यक्ति ने वंचित जीवन एंन्द्रिय अपभोग में ही इच्छाओं को दुवा रहा था, और उसी से थक जाता था। इसीलिए तो इस युग के सम्पूर्ण साहित्य में श्रंगार की चहल-पहल के पीछे एक प्रकार की क्लांति का अवसाद भी मिलता है जो उस समय कभी भी जपर उभर भाया करता था। देव की व्यक्तिगत परिस्थिति भी कुछ ऐसी ही थी। स्वभाव से अत्यन्त रागी यह व्यक्ति विषम परिस्थितियों से आहत था। इतना तीन राग एक तो अतिशव उपभोग के कारण वैसे ही अपने प्रकृति विद्रोह कर एटा होगा। फिर्ट परिस्थितियों ने भी उसे काफी मटके दए। न सर्गतः व वक्तांति, पराजय, आत्म-अर्थना युक्त वैराग्य में

<sup>&</sup>amp; Naroissism

परियात हो गया। राग की यह थकान देव की बैराग्य-कविता में भ्रारयन्त स्पष्ट है:---

(१) हाय कहा कहों चंचल या मन की गित में मित मेरी भुलानी।
हों समुक्ताय कियो रस-भोग न देव तऊ तिसना बिनसानी॥
दाहिम दाल रसाल-सिता मधु ऊल पिये श्री पियूच से पानी।
पै न तऊ तहनी-तिय के श्रधरान के पीबे की प्यास बुकानी॥

रस-भोग की यही प्रतिकिया उचित श्राश्रय-दाता के श्रभाव में श्रार्थिक विफलता के कारण श्रीर भी गहरी हो गई थी। जीवन के सभी प्रकार के विषय-भोग से कवि को विरिक्त हो गयी थी।

(२) ऐसो जो हों जानतो कि जैहै तू बिषे के संग,

एरे मन मेरे हाथ, पांव तेरे तोरतो।

श्वाज्ञ जों हों कत नर-नाहन की नाहीं
सुनि, नेह सों निहारि हारि बदन निहोरतो।

चलन न देतो देव चंचल श्रचल करि,

चाबुक चिताउनीनि मारि मुंह मोरतो।

भारो प्रेम-पाथर नगारो दें गरे ते बांधि,

राधावर-बिरद के बारिधि में बोरतो।

बस, यही क्लांति, यही वैफल्य कवि को तत्व-चिंतन की श्रोर प्रेरित कर देता है।

तत्वचिन्तनः — अभिनवगुप्त ने तत्व-ज्ञान को शांत रस का स्थायी मानते हुए उसे ही सभी रसों का आधार माना है। इसी सिंद्धांत की क्याख्या डा॰ भगवान्दास ने अपने रस-मीमांसा लेख में अत्यन्त सुचारु ढंग से की है। 'इस महारस में अन्य सब रस देख पढ़ते हैं, सबका समुख्य है। श्रेष्ठ और श्रेष्ठ अंतरात्मा परमात्मा का (अपने पर) परमश्रेम, महाकाम, महाश्रंगार, ('अकामः सर्वकामो वा:…'), संसार की विडम्बनाओं का उपहास, संसार के महातमस् अंथकार में भटकते हुए दीन जनों के लिए करुणा ('संसारिणां करुणमाऽऽह पुरायागुडाम्'), पड्रियुओं पर क्रोध ('क्रोधे क्रोधः कथं न ते'), इनको परास्त करने, इन्द्रियों की वासनाओं को जीतने, ज्ञान-दान से दीन जनों की सहायता करने के लिए उत्साह ('युयोध्यस्मज्जुहराणमेनः'), अन्तरारि पड्रियु कहीं असावधान पाकर निवश न करवें इसका भय ('नरः प्रमादी स कथं न हन्यते यः सेवते पञ्चभिरेव पण्य।"), इन्द्रिय के विषयों पर और हाड़ मांस के शरीर पर जुप्सा ('मुक्सं

A. Con

लालाक्लिन्नं पिवति चयकं सासविमव ..... ग्रहो मोहान्धानां किमिव रमणीयं न भवति'), ग्रौर क्रीइग्श्मक लीला-स्वरूप ग्रगाध ग्रनंत जगत का निर्माण विधान करनेवाली परमात्मा की (श्रपनी ही) शक्ति पर महाविस्मय (त्वमेवैकोऽस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभुव:....।') — सभी तो इस रस के रसन के ग्रंतभू ते हैं।"

देव का तत्व-चिंतन प्रतिक्रिया का परिणाम होते हुए भी अध्यन्त गंभीर है। उसमें उपर्युक्त प्राय: सभी रूपों का भावपूर्ण वर्णन है; परन्तु क्रम थोड़ा भिक्ष है। देव ने वैराग्यशतक में तत्व-ज्ञान के चार सोपान रखे हैं। पहला जगहर्शन है—सबसे पूर्व तो मायाच्छन्न जगत् की वास्तविकता का ज्ञान ही अनिवार्य है। विभिन्न नाम-रूपमय यह जगत्—जो शतशत आकर्षणों से मानव मन को वशीभूत कर लेता है, वास्तव में माया का ही चमत्कार है। माया की शक्ति अपार है, उसका वैभव अपरिमेय है:

जाही की सकति एक पुरुष पुराण दोज, श्रिस्विनी कुंवर तीन्यों दानव दुवन पर। चार्यों जुग पांचों भूत, छहीं ऋतु, सातों सिंधु, श्राठों बसु, नवो ग्रह निग्रह उवन पर। दसहूँ दिगीस ईस येकादस, दिनकर, द्वादश, त्रयोदस समुद्र के सुवन पर। मानत प्रमान देव माया जू की श्रान श्रान, श्रान चरचा न धलें चौदहों भुवन पर॥

—ऐसा है माया का प्रभाव। एक पुरुष पुराण, दो अशिवनीकुमार, तीन दानव, चार युग, पांच भूत, छः ऋतु, सात सिन्धु, आठ वसु, नव ग्रह, दश दिशाएं, एकादश ईस (रुद्र), द्वादश सूर्य, त्रयोदश चन्द्र, चौदह भुवन-सभी उसके वशीभूत हैं। सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड में एक माया का ही शासन है, बेचारे मनुष्य की तो हस्ती ही क्या?—परन्तु माया तो स्वयं ही असत्य है। जबतक मनुष्य इससे आच्छम्न रहता है, वह इस मृगनृष्णा के पोछे पागल होकर दौइता रहता है। जहां माया का 'महा'—आवरण हटा, उसे इस संसार की असलियत का पता चलने खगता है। विश्व का यह समस्त वैभव—उसके सभी सुख-भोग, उसका राशि-राशि सौन्दर्य, सभी चिक्क है। मनुष्य का रूप, गौरव, उसकी शक्ति, अहंकार, सभी कितना चण-भंगुर—और अपनी चण-भंगुरता में कितना करण है।

देव भदेव बजी बलदीन चले गये, मोह की हौस हिलाने। रूप कुरूप गुनी निगुनी जे जहां; उपजे ते तहां ही विकाने ॥ — मृत्यु के ग्रागे न मनस्वियों की चलती है, न ग्रिममानियों की, न बल-वानों की ग्रीर न वैभव-पतियों की; न सम्राट ही उससे बच पाते है ग्रीर न कवी-रवर ही। श्रकवर जैसे सम्राट, तानसेन जैसे गुणी, केशव-गंग जैसे कवि काल के मुख में समा गए —

> एक दल सिहत बिलाने एक पल ही में, एक भये भूत एक मींजि मारे हाथी ने ।

परन्तु फिर भी जीव मोह से श्रन्था होकर विषयों के पीछे पागल दौढ़ता रहता है।

श्रापुन काल के जाल पर्यो श्ररु चाहत श्रीर की राज सिरी को।

हो तकों स्वान को स्वान-थिली को थिली तके चुहा को चुहा रिरी को। कैसी विडम्बना है! यह सम्रूर्ण प्रपत्न्च ही कितना उपहास्य है!

परिणाम यही होता है कि 'मन की भिटी न तो लो आप ही मिटि रह्यों।' बस जगत और जीवन की ये ही करुण बिडम्बनाएं किव को उनके वास्तविक रूप का दर्शन करा देती हैं और वह अपने ज्ञान-चचुओं से देखता है कि अनंत ऐरवर्य से मिटिडत इस जगत और अपार वेभव से पूर्ण इस जीवन का सबा स्वरूप यह हैं:—

बागो बन्यो जरपोस को तामिह श्रोस को तार तन्यो मकरी ने। पानी में पाहन पोत चले चिह, कागद की छतरी सिर दीने। कांख में बांधिके पाँख पतंग के देव सुसंग पतंग को लीने। मोम को मंदिर माखन को मुनि बैट्यो हुतासन धासन दीने।

बस उसे निश्चय हो जाता है कि-

हों ही तौलों लोक जब हों न तब कीन जाने, काहे को जगत कछू मेरो ही भरम है।

यह श्रनुभव फिर उसे श्रास्म-दर्शन की श्रोर प्रोस्त करता है। श्रास्मा श्रजर श्रमर है—सांसादिक सुख दुःख, उत्थान पतन, उसको नहीं व्यापते। मनुष्य श्रज्ञान-वश इन विषमताश्रों से श्रस्त रहता है, परन्तु जब उसे श्रास्म-रूप का दर्शन हो जाता है तो वह सोचता है कि,

काहु न मार्यो मर्यो सी फिर्यो, पकरायो न काहु फिर्यो पकर्योसी। जैसो को तैसो तक किनसी कहु, कौन के सोक रहै सकर्यो सो ? श्रंत में वह श्रनुभव करता है कि वास्तव में वह श्रपने ही कौतुक में भूवा हुंग्रा है—

काहू की बात कहा कहाँ देव हों त्रापही त्रापने कीतुक मूल्यो ।

श्रपने को वह इतना साधारण माने बैठा है, परन्तु वास्तव में वह इस विश्व का सार है। तीनों लोकों का श्रधिकार उसी के हाथों में है, वही महाराजण्डी का राजा है। श्राठों सिद्धि नवों निधि उसी के भाग्य में लिखी हैं:—

तेरो घर घेरो श्राठी याम रहे श्राठी सिद्धि,
नवी निधि तेरे विधि लिखिये ललाट हैं।
देव सुख साज महाराजन को राज तुही,
सुमित सु सो ये तेरी कीरित के भाट हैं।
तेरे श्रधीन श्रधिकार तीनों लोक को,
सुदीन भयो क्यों फिरें मलीन घाट बा! हैं।

तत्व-ज्ञान की तीसरी स्थिति है परम तत्व श्रर्थात ब्रह्म का श्रुशनुमव, जो श्रात्म-ज्ञान का प्रकाश प्राप्त करते ही मनुष्य को श्राप से श्राप हो जाता है। श्रारमा को महत्ता का ज्ञान होते ही उसको यह चेतना होती है कि :--

तो में जो उठत बोलि ताहि क्यों न मिले डोलि; खोलिए हिए में दिए कपट—कपाट हैं।

— ग्रथान तेरे श्रन्दर जो बोल रहा है— जो तेरी श्राण-शक्ति है, इदय के कपाट खोलकर तू उससे क्यों नहीं मिलता। वही तो परम-तत्व है, समस्त संसार का उद्भव श्रीर लय उसी से हैं। सभी कुछ उसी के श्रांतर से उद्भूत हुश्रा है, श्रीर श्रांत में उसी में समा जाएगा! सम्पूर्ण ब्रह्माएड में बाहर भीतर, उपर-नीचे वही परम तत्व तो श्राकाश की भाँति व्याप्त है:—

श्रंतर जाके निरंतर ते उपजे विनसे तिन मांहि समाई । बाहर भीतर सो श्रध ऊष्ध पूरि रह्यों सु श्रकास की नाई ।

इस परम तत्व का सालात्कार होते ही वह विस्मय से विभोर होकर देखता है इंश्वर की विराट मूर्ति को, जो ब्रह्मायड को घेरे हुए विराजमान है। आकारा उसका मन्दिर है, पृथ्वी उसकी पीठिका है, समीर चंबर हुला रहा है। — कवि का मन उसका पूजन करने को आगं बढ़ता है। सह सिन्धु और अगखित सरिताओं के जल से वह उसे स्नान कराता है, सम्पूर्ण पृथ्वीतल के सुगंधित कल-फूबों से उसकी शर्चना करता है, अनंत अनिवां प्रज्वित कर —समस्त ज्योतिलक्डों के

भूप-दीप जला कर उसका नीराञ्जन करता है। उधर नैवेच के लिये विश्व का सारा श्रम ही उपस्थित हैं—

देव नभ-मंदिर में बैठार्यो पुहुमि-पीठ,
सिगरे सिलल श्रन्हवाय उमहत हों।
सकल महीतल के मूल-फल-फूल-दल,
सित सुगंधन चढ़ावन चहत हों।
श्रिगिनि श्रनंत, भूप-दीपक, श्रनन्त ज्योति,
जल-थल-श्रन्न दे प्रसन्नता लहत हों।
ढारत समीर चौर, कामना न मेरे श्रीर,
श्राठो जाम राम नुम्हें पूजत रहत हों।

बस उसके नेत्रों के चुद्र छिद्रों में से शोभा का समुद्र उमड़ पड़ता है—
''शोभा को समुद्र छुद्र छिद्रिनि उमड़ि पर्यो।'' श्रीर वह कोटि-कोटि नेत्रों से देखता
है कि चारों श्रोर शिय के मुखचन्द्र का रूप फैला हुश्रा है—उससे श्रानन्द की
वर्षा हो रही है:—

ब्यापि गयो रूप कंत मुख को श्रनन्त सुख, कोटि कोटि श्रांखें इन श्रांखिन में ह्वें रहीं।"

वेदांती के लिए यही परम स्थिति है--परन्तु भक्त इतने से सन्तुष्ट नहीं होता। उसके लिए श्रन्तिम स्थिति प्रेम की ही है-जहाँ वह श्रपने की परम प्रेय में लीन कर देता है। वास्तविक द्वेत यहीं मिलता है। प्रेम के सागर में दूब कर फिर कौन उबर सकता है:---

जाके मदमात्यो न उमात्यो कोई कहूँ, जहाँ,
बूड्यो उछर्यो न तर्यो सोभा-सिन्धु साम है।
पीवत ही जाहि जोई मर्यो सो श्रमर भयो,
बौरान्यो जगत जान्यो मान्यो सुख-धाम है।

यह प्रेम ही जीवन का चरम ध्येय हे-इसका दुःख भी परम सुलमय है। मोच का सुख भी इसके सामने तुच्छ है।

> हाय हाय काहे को तितेक दुख देखती जौ , पीतम मिले को हों इतके सुख जानती।

यहाँ भानन्द का सागर लहराता है—जिसमें समस्त ब्रह्मायड मग्न हो जाता है भौर प्रोमी का व्यक्तित्व उसमें निःशेष होकर खो जाता है:—''स्याम रंग हूँ करि समान्यो स्याम रंग में।" देव गद्गद् होकर ऐसे प्रोमरस को प्रयाम करते हैं। देव प्रेमी भक्त थे—निदान उन्होंने भी तत्व-ज्ञान की चरम परिखित प्रेम में ही मानी है। साधारखतः तत्व-बोध, सम-बुद्धि, मोह का नाश, जगत की असारता श्रादि शांत रस श्रथवा वैराग्य के सभी तत्वों को उन्होंने स्वीकार किया है:—

> तत्व-बोध सम सत्व मित, छूटे मोह ममस्व। सान्ति बाहि रस सान्त जहुँ, जाने जगत श्रतस्व॥

परन्तु शांत रस का सार नित्य चैतन्य ईश्वर से सम्बन्ध ही है। यह सम्बन्ध दो अकार का हो सकता है।

एक श्रनन्य, दूसरा शरण । श्रनन्य का दूसरा नाम भक्ति है, श्रीर शरण्य का दूसरा नाम ही प्रेम है। यह ठीक है कि श्रान्तिश्व निर्वेद विकसित होकर ज्ञान श्रीर वैराज्य में पिरिणत हो जाता है, परन्तु प्रेम श्रीर भक्ति की मीठी लगन के बिना वह रुच्च श्रीर तुच्छ ही है:

> त्रान्तरस सु निर्वेद बढ़ि होत ज्ञान वैराग। रोज्ञ तुच्छ सु है बिना प्रेम भक्ति की लाग॥

विश्लेपणः --- ऊपर देव की श्राध्यात्मिकता का दिख्दर्शन मात्र किया गया है -- उसके वास्तिवक स्वरूप को प्रहण करने के लिए विश्लेषण श्रनिवार्य है। जहाँ तक उसके वेराग्य पत्त का सम्बन्ध है, यह समक्षने में कोई कठिनाई नहीं होती कि वह श्रतिशय रागोपभोग की परिश्रांति एवं सांसारिक जीवन की श्रसफलताश्रों की प्रतिक्रिया थी। वेराग्य राग का सहचारी भाव है, श्रंतर्श्व तियों के थोड़े से ही उलट-फेर से हमारी श्रनुरिक्त विरक्ति में परिणत हो जाती है। परन्तु देव की श्राध्यात्मिकता के विषय में यह प्रश्न श्रवश्य उठता है कि क्या वह उनकी सहज श्रनुभूति थी, श्रथवा उस श्रनुभूति का बुद्धि हारा प्रहण-मात्र १ भारतीय दर्शन के श्रनुसार श्रात्मा की स्वतंत्र सत्ता मानते हुए उसी दृष्टि से श्राध्यात्मिक श्रनुभूति को एक स्वतंत्र श्रनुभूति मान भी लिया जाए, तो भी यह प्रश्न श्रवश्य उठता है कि क्या वास्तव में देव को ऐसी दिख्य दृष्टि श्रप्त हो गई थी कि,

नाक, भू, पनाल, नाक-सूची ते निकसि श्राए, चौदहो भुवन भूखे भुनगा को भयो हेत। चौदी-श्रंड-भंड में समान्यो ब्रह्मग्रंड सब, सपन समुद्र बारि-बुंद में हिलोरें लेत। मिलि गयो मूल थूल स्चम समूल कुल, पंचभूत गन श्रनुकन मैं कियो निकेत।

## न्नापही तें त्राप ही सुमति सिखराई 'देव', नख सिखराई में सुमेरु दिखराई देत ।

इस प्रश्न का उत्तर 'हाँ' में देना आमक होगा क्योंकि साधना और अभ्यास के द्वारा कबीर अथवा किसी अन्य साधक भक्त या योगी को उपयु क परम रहस्य का साज्ञात्कार हो जाना तो समक में आ सकता है; परन्तु देव-सहश राग-द्वेष में जिस सांसारिक के जिये वह साधारणत्या सम्भव नहीं माना जा सकता । और फिर इस तत्व को प्राप्त करने के बाद क्या देव को अक्वर अलीख़ों के यहाँ जाने की आवश्यकता होती ? ऐसी परिस्थित में यही निष्कर्ष निकलता है कि देव की आध्यारिमकता मुख्यतः बौद्धिक ही थी। सर्वथा बौद्धिक उसे इस जिये नहीं कहा जा सकता क्योंकि स्वभावतः भाषुक होने के कारण किव ने बुद्धि द्वारा गृहीत इन तत्वों को किसी सीमा तक तो भाव का विषय अवश्य ही बनाया है, और इसका स्पष्ट प्रमाण यह है कि ऊपर उद्धृत छन्द, या ऐसे अन्य छन्दों में रागात्मकता यथेष्ट मात्रा में वर्तमान है। इस प्रकार देव की आध्यात्मिकता का विश्लेषण करने पर, हमें मुख्यतः दो ही तत्व मिलते हैं, बुद्धितत्व और रागतत्व; अध्यात्मतत्व नहीं मिलता। यह बुद्धि द्वारा गृहीत दार्शनिक सत्यों को भाव का विषय बनाने का सफल-असफल प्रयत्न है।

## देव की चिन्ता यारा

धार्मिक सिद्धांत :—देव के धार्मिक विचार श्रःयन्त उदार थे। राधाकृष्ण के स्रतिरिक्त उन्होंने राम-सीता, शिव-पार्वती, सरस्वती, दुर्गा श्रादि के प्रति भी प्रगाद भक्ति-भावना व्यक्त की है। शिविजिंग तो श्राज भी कुसमरा में उनकी बग़ीची में स्थित है। कहा जाता है इसकी स्थापना उन्होंने की थी — श्रीर प्रातः सायं वे यहीं सन्ध्या-वंदन किया करते थे। उधर तत्व-दर्शन पश्चीसी में श्रद्धतवाद के निराकार श्रद्धा के प्रति भी उन्होंने श्रास्था प्रदर्शित की है। परन्तु उनके काव्य की श्रारमा श्रीर विभिन्न प्रन्थों के मंगलाचरणों से इसमें सन्देह नहीं रह जाता कि वे वैच्याव थे, श्रीर उनके इप्टदेव राधा-कृष्ण ही थे। कुछ विद्वानों ने उनकी भक्ति-भावना को श्रीर भी संकुचित कर उन्हें गो० हितहरिवंश की शिष्य-परम्परा में राधावछभीय सम्प्रदाय का श्रनुयायी बताया है, परन्तु इसका न तो कुछ विद्वानें के हिरचत सुकाव नहीं मिलता। जो थोड़ा बहुत है भी वह इस कारण है कि देव का काव्य श्र्रंगारिक है, श्रीर राधा खो हैं, श्रतपुत श्रंगार की सार-प्रतिमा नायिका के साथ राधा का तादात्म्य करने में उन्हें सरजाता रही है। वैसे जो छन्द शुद्ध मिल-भाव से श्रीरत हैं वे कृष्ण को ही लच्य कर रखे गये हैं।

कृष्ण-भक्ति के चार प्रसिद्ध सम्प्रदाय हैं — इनमें वल्लभ-सम्प्रदाय ही उत्तर-भारत में सब से श्रधिक लोकप्रिय रहा है। चैतन्य-सम्प्रदाय का सम्बन्ध बंगाल से श्रीर माध्य तथा निम्बार्क सम्प्रदायों का दिल्लण-भारत से रहा है। बल्लभ-सम्प्रदाय का दार्शनिक सिद्धांत शुद्धाद्वेत के नाम से प्रसिद्ध है। इसके श्रनुसार ब्रह्म माया से निलिप्त सर्वथा शुद्ध है।

> मायासम्बन्धरहितं शुद्धमित्युच्यते बुधैः। कार्य-कारणरूपं हि शुद्धं ब्रह्म न मायिकम्।। [शुद्धाद्वैतमार्तण्ड ]

माया के सम्बन्ध का निर्पेध करते हुए ब्रह्म के शुद्ध श्रद्धैत भाव की प्रतिष्ठा करने के कारण ही यह सिद्धांत शुद्धाद्वेत कहलाता है। शंकराचार्य ने बहा को मलतः निगंग ग्रीर ग्रव्यक्त माना हं-च िक उसका पारमार्थिक रूप श्रखरड, एक-रस श्रीर श्रविकारी है श्रव: उसका विकार या परिशाम सम्भव न होने से वह जीव श्रीर जगत् का उपादान कारण नहीं है। इसी प्रकार च कि वह नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त तथा कामनातीत है, इसलिये यह निमित्त कारण भी नहीं है। शंकर ने ब्रह्म के दो रूप माने-एक नाम-रूप-विकार-भेदोपाधि-विशिष्ट, श्रोर दूसरा उसके विपरीत सर्वो-पाधि-विवर्जित । इनमें से पहला उपाधि-विशिष्ट श्रर्थात् श्रविद्यारमक है । श्रतप्व वह केवल ज्यावहारिक या उपासना के ज्यवहार के लिये ही है। दूसरा रूप ही पारमार्थिक ब्रह्म-लच्चण हं, जिसके अनुसार ब्रह्म न भोक्ता है न कर्ता-भोक्ता कर्ता की प्रतीति केवल माया श्रथवा विवर्त का ही परिणाम हैं। यह माया ब्रह्म की बीज शक्ति है । श्रानि की श्रपृथाभूता दाहिका शक्ति की भांति माया भी बहा की श्रपृथम्भूना शक्ति है। इसके दो रूप हैं-एक श्रावाण, दूसरा विचेप । श्रावरण शक्ति बहा के शुद्ध रूप को श्रावृत कर लेती है श्रीर विचेप शक्ति उस बहा में श्राका-शादि प्रभंच को उत्पन्न कर देती है। मायोपाधिक बहा ही जगत् का रचयिता है । जीव के विषय में शंकर का सिद्धांत है कि वह परब्रह्म का स्वपदेश होने के कारण श्रम रूप नहीं वरन विभु रूप है। परब्रह्म के साथ स्वाभाविक ऐक्य होने के कारण उसको भी नित्य चेतन्य मानना ५ देगा। वह स्वयंसिद्ध, ज्ञान-रूप है। वैद्याव धाचार्यों ने, विशेषकर वल्लभ ने शंकर के मायावाद का खरहन करते हुए ब्रह्म को सर्वधर्माविशिष्ट माना, श्रीर श्र तियों का प्रमाण देते हुए उसमें विरुद्ध प्रतीत होने वाले धर्मों की स्थिति को भी नित्य माना । विरोधी धर्मों की यह स्थिति माया है कारण प्रतिभात्मित नहीं होती यह तो सहज सत्य है । भगवान महतो महीयान और चर्णारणीयान हैं। उनको सत्ता को जन्नणों में कैसे बाँधा जा सकता है ? वस्त्रम के धनुसार ब्रह्म के तीन रूप हैं। १---परब्रह्म, २---प्रचर ब्रह्म, ३ -- चरब्रह्म । इनसें

चर बड़ा प्रकृति का ही दूसरा नाम है। अचर बड़ा उससे अह है, परन्तु वह बड़ा का पूर्ण रूप नहीं है, उसमें श्रानन्दांश का किन्चित् तिरोभाव रहता है। परवस श्चानन्द से परिपूर्ण ब्रह्म का पूर्ण रूप है। इसी को गीता में पुरुषोत्तम कहा गया है। यही कृष्या है। जीव जगत ब्रह्म के स्फुलिंखग रूप हैं। ग्रतएव वह भी नित्य ही हैं। भगवान के सदंश से जड़ प्रकृति श्रीर चिदंश से जीव का न्यु बरण होता है। प्रकृति में चिदंश तथा श्रानन्दांश दोनों का तिरोभात रहता है। जीव में केवल श्रानन्दांश का। जीव ज्ञाता, ज्ञानस्वरूप तथा श्रयुरूप है। जगत के विषय में वस्त्रभाचार्य 'श्रविकृत परिणामवाद' को मानते हैं। श्रर्थात ब्रह्म ही बिना किसी विकार को प्राप्त हुए जगत् में परिणत होता है, जिस प्रकार कुण्डल-वलय श्रादि में परिगात होने पर स्वर्ण में किसी प्रकार की विकृति नहीं श्राती, इसी प्रकार जगत के नाना रूपों में परिणत होने पर श्रविकारो ब्रह्म में भी किसी प्रकार की विकृति नहीं श्राती । वहलभ-मत में जगत् श्रीर संसार में भेद किया गया है । जगत् उस नित्य पदार्थ का नाम है, जो ब्रह्म के सदंश से शादुभूत होता है। ब्रह्म का ही परिणाम होने के कारण यह चर ब्रह्म रूप है। संसार की सत्ता का कारण पंचपर्वा श्रविधा ही है। यह वास्तव में जीव-कल्पित श्रीर ममता रूप है। ज्ञान के उदय होने पर संसार की सत्ता नहीं रहती, परन्तु जगत् ब्रह्म का ब्युचरण होने से निस्य है। वस्त्तमाचार्य जगत् के विषय में उत्पत्ति श्रीर विनाश के सिद्धांत को न मान कर श्रविर्माव श्रीर तिरोभाव के सिद्धांत को मानते हैं। वह सिद्धांत यह है-"श्रहर क्रम अपने सत चित श्रीर श्रानन्द इन तीनों स्वरूपों का श्राविर्भाव श्रीर तिरीभाव करता रहता है। तीनों स्वरूपों का प्रकाश तीन विभिन्न शक्तियों से होता है। सत का प्रकाश सन्धिनी से, चित का संवित से, श्रीर श्रानन्द का ह्लादिनी से। पुरुषोत्तम ब्रह्म में ये तीनों शक्तियाँ श्रनावृत रहती हैं श्रर्थात सत् चित् श्रीर आनन्द तीनों स्वरूपों का प्रकाश रहता है । जीव में संधिनी और संवित् अनावत रहती हैं श्रीर हलादिनी श्रावृत रहती है । श्रर्थात सत् श्रीर चित् का आविर्भाव रहता है, श्रीर श्रानन्द का तिरोभाव। जड़ में केवल संधिनी मनाबृत रहती है त्रीर संवित् त्रीर ह्लादिनी दोनों त्रावृत रहती हैं। प्रयात् केवल सत् का श्राविर्भाव रहता है श्रीर चित् श्रीर भानन्द का तिरोभाव । इस व्यवस्था के अनुसार न तो ब्रह्म ही को प्रस्त करने वाली उससे अन्य कोई दूसरी बस्त भाया है, और न जीवारमा को ही।" इस व्यवस्था के मूल में भगवान की कीवनेच्छा ही रहती है, माया नहीं । कृष्ण के स्वरूप में विजास श्रीर जीजा का प्राधान्य इसी धारणा के कारण हुआ। ब्रह्म के तीन रूपों के अनुसार साधना के भी तीन मार्ग हैं। प्रवाह मार्ग या कर्म मार्ग, मर्यादा मार्ग या ज्ञान मार्ग और पुष्टि मार्ग वा भक्ति मार्ग । सांसारिक सुर्खों के ब्रिए प्रयत्नशील रहना प्रवाह मार्ग

है, वेद-विहित सर्यादा का अनुसरण करना स्यादा मार्ग है, और स्गवान् के अनुप्रद्व के वशीभूत होकर एनकी आरस्यस्पंण कर देना पुष्टि मार्ग है। "पोषकं
तदनुष्रहः।" इसमें लोक वेद दोनों ही पीछे छूट जाते हैं। तीनों में यही मार्ग
श्रे यस्कर है। मर्यादा मार्ग से ज्ञानी केवल श्रवर ब्रह्म को प्राप्त करता है, परन्तु
पुष्टि के द्वारा भक्त परब्रह्म के श्रतिरोहित सिंबदानन्द स्वरूप को प्राप्त करता है।
मर्यादा मार्ग भगवान् की वाणी से उद्भूत हुश्रा है। पुष्टि मार्ग उनके शरीर श्रथवा
श्रानन्द्री श्रा मे । पहले का लक्त्य सायुज्य मुक्ति है, दूसरे का है रसात्मिका प्रीति
के द्वारा भगवान् का श्रधरामृत-पान। पहला सहेतुक होने के कारण पूर्ण श्रानन्द्रमय
नहीं है, परन्तु दूसरा निर्हेतुक होने के कारण सर्वथा रसमय है।

माध्य-सिद्धांत द्वेताद्वेत कहलाता है। उसके श्रनुसार परमात्मा श्रथात् विष्णु श्रनन्त गुण्युक्त है। उसके गुण् निरवधि श्रीर निरतिशय हैं. जिनमें सजातीय भीर विजातीय दोनों प्रकार की श्रनंतता है। परमारमा उत्पत्ति, स्थिति, संहार, नियमन, ज्ञान, श्रावरण, बन्धन श्रीर मोच इन सब का कर्ता है। ज्ञान, शानन्द श्रादि कल्याण गुण ही उसके शरीर हैं। लच्मी परमात्मा की शक्ति है। वह परमात्मा के हो केवल श्रधीन रहती है। विष्णु श्रीर लक्ष्मी श्रभिन नहीं हैं। लक्सी देश श्रीर काल की दृष्टि से विष्णु के समान है, परन्तु गुणु में उससे न्यून है। इस दृष्टि से माध्व मत में भीर शाक-मत में भ्रन्तर है। प्रकृति, जड़, नित्य, व्याप्त, सर्विखंग-शरीररूपा है, वही विश्व का उपादान कारण है। परमात्मा केवल निमित्त कारण है। जीव को माध्व मत में श्रज्ञान, मोह, दुःख, भयादि दोषों से युक्त संसारी माना गया है। संसार में प्रत्येक जीव श्रन्य जीवों से भिन्न तथा परमारमा से नितांत भिन्न है। यह तारतम्य संसार दशा में ही नहीं मोच्च-दशा में भी बना रहता है। मुक्त-जीवों के ज्ञानादि गुणों के समान उनके श्रानन्द में भी भेद है। मोच भगवान के नैसर्गिक चनुप्रह के बिना सम्भव नहीं है। साधारणतः उसके लिये श्रवण, मनन, ध्यान के श्रतिरिक्त तारतम्य-परिज्ञान भी श्रनिवार्य है। विश्व के पदार्थों में गुलादि दिन्द से एक तारतम्य वर्तमान रहता है, श्रीर इन्धिसभी गुणों का पर्यवसान परमात्मा में होता है, यही तारतम्य ज्ञान है।

निम्बाकोचार्य का सिद्धांत भेदाभेद कहलाता है। उन्हें ने सगुण ब्रह्म की ही प्रतिष्ठा की है। उनके अनुसार ब्रह्म अविद्यादि समस्त प्राकृत दोषों से मुक्त अशेष कल्याण गुणों की राशि है, 'स्वभावतोऽपारतसमस्तदोषमशेषकल्याणगुण्डेक-राशिम्।' इस जगत में जो कुछ दिखाई देता है, या सुना जाता है नारायण उसके श्रीतर बाहर सर्वत्र ग्यास होकर स्थित है। चिद्चिद्रूप विश्व नियम्य तथा परतंत्र है, और ईश्वर पर भाश्रित है। परब्रह्म, नारायण, भगवान्, कृष्ण, पुरुषोक्तम समी

परमारमा के विभिन्न नाम हैं। जीव और ब्रह्म में भेदाभेद सम्बन्ध है। बहावस्था में अणुरूप, अरुपक्र जीव ब्यापक सर्वज्ञ ब्रह्म से भिन्न होने पर भी दीप से प्रभा, गुर्खी से गुर्खा, प्राया से इन्द्रिय के समान श्रभिन्न भी हैं। इसी प्रकार मोच-दशा में अभिन्न होने पर भी वह श्रपना स्वरूप और व्यक्तित्व बनाए रखता है। निम्बार्क- सत की यही विशेषता है।

चैतन्य मत में ब्रह्म का स्वरूप शंकराचार्य के ईषद् श्रनुकूल सजातीय विजा-तीय तथा स्वगत भेद से शून्य श्रखण्ड सिंबदानन्दात्मक है। वह श्रचित्याकार, अनन्त-शक्तियों से युक्त है, फिर भी उसकी तीन शक्तियाँ मुख्य हैं ? स्वरूप शक्ति, तटस्थ शक्ति, माया शक्ति । स्वरूप शक्ति भगवद्गुपिणी है । उसमें सन्धिनी, संवित् श्रीर हलादिनी तीनों प्रवृत्तियों का योग रहता है। तटस्थ शक्ति जीव-सृष्टि के आविभाव का कारण होती है, श्रीर माया शक्ति जगत के। भगवान स्वरूप शक्ति के कारण विश्व के निमित्त कारण और तटस्थ तथा माया-शक्तियों के कारण उपा-दान कारण भी हैं। इस प्रकार वे विश्व के श्रभिन्न निमित्तीपादान कारण हैं। चैतन्यमत में जगत सर्वथा सत्यभूत पदार्थ है क्योंकि वह ब्रह्म की ही माया-शक्ति का विलास है। परन्तु चुंकि ब्रह्म की शक्ति श्रचिन्त्य है, इसलिये न तो यह विश्व जसके साथ नितात भिन्न ही प्रतीत होता है और न सर्वथा श्रभिन्न ही। ब्रह्म को श्रचिन्त्य शक्ति के साथ इसी भेदाभेद सम्बन्ध के कारण चैतन्य का मूल सिद्धांत श्रचिन्त्य भेदाभेद कहलाता है। भगवत्याप्ति का वास्तविक साधन भक्ति ही है, श्रीर भू कि भक्ति में संवित् तथा हुलादिनी शक्तियों का सम्मिश्रण रहता है, इसलिये भक्ति एक प्रकार से भगवद पिणी ही है। भक्ति दो प्रकार की होती है, एक विधि-भक्ति जो वक्लभ के मर्यादा मार्ग के समानान्तर है, दूसरी रुचि भक्ति या राग। इनमें दूसरी भक्ति ही मुख्य है। इसमें भक्त भगवान को श्रपने श्रियतम रूप में प्रहरा करता है।

कृत्या-भक्ति के प्रतिनिधि सम्प्रदायों के ये ही मूल सिद्धांत हैं। इनमें सूचम भेद होते हुए भी कुछ मूलगत समानतायें भी अत्यन्त स्पष्ट हैं। एक प्रकार से इनके मूल सिद्धांत सामान्यतः एक से हा हैं। सभी भगवान के सगुण और साकार रूप को ही मानते हैं। भगवान श्रविद्यादि होषों से मुक्त श्रनन्त कल्याण गुणों के निधान, सिद्धानन्द रूप हैं। श्रातं भक्तों पर उनकी निहेंतुकी कृपा रहती हैं श्रीर वे उनके प्रम के वशीभूत हो कर समय समय पर संसार में अवतरित होते रहते हैं। उनके श्रवाद सिद्धानन्द घन रूप का भोग करने का एकमात्र उपाय रसारिमका श्रीति ही है। श्रन्थमार्ग पूर्ण नहीं हैं। जीव मूलतः श्रण रूप है, परन्तु मुक्तावस्था में वह पूर्ण रूप हो जाता है। जगत के श्राविभीव का कारण भगवान की की वनेच्छा

का विलास ही है, माया नहीं । जीव और जगत दोनों ही सत्यभूत पदार्थ हैं, माया या विवर्स का परिणाम नहीं हैं। वास्तव में शंकर-प्रतिपादित माया का कोई अस्तित्व ही नहीं है। बद्धावस्था में जीव श्रविद्या-प्रस्त रहता है, परन्तु यह जीवः श्रीर जगत की स्वाभाविक सीमा है, माया का प्रभाव नहीं है। इस प्रकार उपयुक्ति सभी मत जगत को भीत श्रथवा संदिग्ध दिन्द से नहीं देखते, वरन् प्रवृत्ति मार्ग पर वल देते हुए श्रानन्दवाद की पूर्ण प्रतिष्ठा करते हैं।

देव के दार्शनिक विचार प्रत्यत्त रूप में देवशतक श्रौर श्रप्रत्यत्त रूप म देवमायाप्रपंच में मिलते हैं। इनके श्रितिरक्त श्रम्य प्रन्थों में बिखरे कुछ छंद भी उन पर यिकंचित प्रकाश डालते हैं। कुण्णभक्त होने के नाते यही धारणा होती है कि ईश्वर, जीव, जगत श्रादि के विषय में देव के विचार उपर्युक्त मतों के ही श्रमुकूल होंगे। परन्तु वास्तव में यह धारणा श्रिधक सत्य नहीं है। देव के सिद्धांतों पर विष्णव मतों के साथ ही शंकर के श्रद्धेतवाद का भी गहरा प्रभाव है। देवमाया-प्रपंच में माया की स्पष्ट स्वीकृति है। ब्रह्म श्रौर जीव दोनों ही को माया-प्रस्त माना गया है। ब्रह्म मृततः निर्णुण है, परन्तु माया उसे गुणों में बाँघ कर नचाती है:—

माया त्रिभुवन-नाथ बांधि नचायो गुननि त्यों।

माया का प्रभाव श्रद्भुत है :---

फेरित पताल के श्रकास निसि बासर हूं श्रासपास तिमिर तरुण उगलती है। प्रगटत पूरब छिपत दोऊ पिछिम में दिन्छन श्रीर उत्तर श्रपन बिहरती है। येक ते श्रनेक के श्रनेक ते करत एक; पंचभूत भूत श्रद्भुत गुनमती है। पुरुष पुरानहिं खिलावें बटा जीवी पटा सीतभानु भानु देव माया भानुमती है।

इस प्रकार देव इस सम्पूर्ण विश्व-प्रपंच को माया का ही खेल मानते हैं k यह माया ब्रह्म की ही शक्ति है, इसका उद्भव ब्रह्म से ही होता है। तस्वत: पूर्ण-परमानन्द ब्रह्म किस प्रकार माया के बन्धन में बंध जाता है ? इस प्रश्न के उत्तर में सस्संगति के मुख से देव ने श्रद्धेत मत के प्रसिद्ध रूपकों का ब्यवहार किया है।

> पे भपने गुरा यों बंधे माया को उपजाय। ज्यों मकरी भपने गुननि उरिक उरिक सुरकाय।

श्रथवा:---

क्यों बांधे कैसी बंधे पूरन परमानन्द । बंध्यो रूप यों देखिये ज्यों बादर में चंद । मकड़ी और जाले का रूपक तो अत्यन्त विश्रुत है ही। जिस प्रकार मकड़ी अपने ही मुख से उद्भूत जाले में आप ही बन्दी हो जाती है, इसी प्रकार सोपाधि ब्रह्म भी अपनी माया में आप ही फँस जाता है। इसी प्रकार बादल द्वारा आच्छा-दित चन्द्रमा या सूर्य का दृष्टांत भी वेदांतियों में अत्यन्त प्रसिद्ध है। बादल का छोटा-सा दुकड़ा विराट चन्द्र-मण्डल अथवा सूर्य-मण्डल को वास्तव में आच्छादित नहीं करता, वरन् देखने वालों की दृष्टि को ही आच्छादित कर लेने के कारण ऐसा प्रतीत होता है। इसी प्रकार परिच्छित ज्ञान अनुभवकर्ता की बुद्धि को ढक लेता है, और उसी के कारण ऐसा प्रतीत होता है कि उसने अपरिच्छित असंसारी आत्मा को आच्छादित कर लिया है। माया की इसी शक्त को 'आवरण' कहा गया है। माया का यह प्रभाव अन्त में तर्कमयी बुद्धि, श्रद्धा, सत्संगित श्रादि साधनों द्वारा नष्ट हो जाता है, और ब्रह्म सोपाधि सगुण रूप को छोड़ अपने शुद्ध निर्णुण रूप की श्राप्त कर लेता है।

### छूटि गये गुन सगुन के, निर्गुन रह्यो निदान ।

यहाँ यह शंका हो सकती है कि देवमाया-प्रपंच नाटक है, श्रतएव उसकी उक्तियाँ नाटकीय होने के कारण सर्वत्र किव की भावना की श्रभिन्यंजक नहीं मानी जा सकतीं, परन्तु यह शंका निर्भू ल है क्योंकि देवमाया-प्रपंच श्रन्यक्तिगत नाटक न होकर सैंडांतिक रूपक है, श्रौर ये सभी उक्तियाँ 'सत्सगति' श्रादि की ही हैं, जो किव के श्रपने मुख-पात्र हैं। इसके श्रतिरिक्त देवशतक में भी स्थान-स्थान पर इन्हीं विचारों का समर्थन है:—

- (१) श्रावे उमड़ा सो मोह मेह घुमड़ा सो देव, माया को मड़ा-सो श्रुँखियन तें उघारि दे।
- (२) एक तें अनेक के परारधि लों पूरी करि, लेखो करि देखो एक सांची और सन है।

#### श्रथवा:----

(३) देखि देखि भीत ज्यों भ्राँधेरे भीत जाने भूत, जेवरी को जाने साँप पायो न मरम है ।

परन्तु फिर भी यह मान लेना श्रत्यन्त भ्रामक होगा कि देव के श्रक्ष-विषयक-विचार शांकर मद्भैतवाद के ही सर्वथा श्रनुकूल हैं। मद्भैत के निर्गुण के साथ ही वैष्णव-दर्शन के सगुण को उन्होंने भीर भी श्राग्रह के साथ ग्रहण किया है। उनके मंगलाचरण इसके साक्षी हैं:--- बेदन हू गने गुनगने श्वनगने भेद, भेद बिनु जाको गुन निरगुन हू यहै। केतिक बिरंच्यो, महासुखन को संच्यो जहाँ, वंच्यो व्रजभूप सोई, परव्रह्म भूप है।

'यहाँ कृत्णस्तु भगवान् स्वयं' की स्पष्ट ध्वनि है। इसके श्रतिरिक्त देव ने भी सगुण भक्त कवियों के स्वर में स्वर मिलाते हुए उद्धव-प्रसंग में सगुणवाद की पूर्ण प्रतिष्ठा की है:—

> कंस-रिपु श्रंस श्रवतारी जदुवंस कोई, कान्ह सों परमहंस कहै तो कहा सरो। हम तो निहारे ते निहारे ब्रजवासिन मैं, देव मुनि जाको पचिहारे निसि-वासरो।

इसी प्रकार देव के श्रात्मा-विषयक सिद्धांतों पर भी श्रद्धेत श्रोर वैष्णव-दर्शन दोनों का ही प्रभाव मिलता है। एक श्रोर शंकर-मत के श्रनुसार उन्होंने श्रात्मा को विभुरूप मानते हुए उसके मोऽहं रूप की प्रतिष्ठा की है:—

> हों ही छर श्रद्धर सगुन निरगुन ब्रह्म मोही में सकत मेरे पीछे कछु श्रीन है।

तृसरी श्रोर वल्लभ आदि वैष्णव श्राचाय्यों के श्रनुकृत उसके श्रणुरूप पर भी ज़ोर दिया है:---

> थिर न कुबेर इन्द्र, दौरे देव रिव चंद, बैठि रहे, बोरे, तू कहां लों बढ़ि जायेगी ?

परन्तु जहाँ तक जगत का सम्बन्ध है, देव ने शंकर के सिद्धान्त को प्रह्ण करते हुए, उसके मिथ्या रूप को ही स्वोकृत किया में। ऐसा वास्तव में इस कारण हुआ है कि जीवन भर संसार में लिस रहने के बाद देव को उससे एक घोर क्लां ते और विरक्ति हो गई थी। श्रतएव भावना के श्रतिरंजित होने के कारण वे उसमें किसी प्रकार का भी सार नहीं देख पाये। वे जगत को सर्वथा दुःखमय, श्रसार श्रीर असत् मानते हैं।

साधना-मार्ग में भी कुछ उपयुक्त प्रकार की द्विधा मिलती है। देव-माया प्रपंच में उन्होंने मन की शुद्धि के जिए तर्कमय बुद्धि को अस्यन्त आवश्यक माना है। अंत में उसी के द्वारा माया का विघटन होकर आत्मा अपने शुद्ध-बुद्ध रूप की प्राप्त करता है। थोग-युक्ति, तत्व-चिंता, सिकया, सत्यता, श्रद्धा, भक्ति, शुद्धि,

स्युति श्रादि भी इसमें सहायक होती हैं, परंतु मूज साधन तकंभय बुद्धि ही है। देवशतक में भी ज्ञान की श्राग्न द्वारा माथा के नाश की बात कही गई है:— बाहिर हू भीतर निकारि श्रंधकार सब, ज्ञान की श्राग्नि सों श्रयान बन बारि है।'—

पर प्रेम-पश्चीसी, प्रेम-चिन्द्रका एवं श्रन्य ग्रन्थों में रसाक्षिका प्रीति पर ही बलं दिया गया है। 'हरि जस रस की रसिकता सकल रसायनि-सार!' श्रीर मर्यादा मार्ग को हेय बताते हुए 'राग-भिक्त' को ही सर्व-प्रधान माना गया है—'नेम महातम मेटि कियो ग्रभु प्रोम महातम श्रातम श्रपंतु।' वास्तव में, यही देव का व्यक्ति-गन श्रीर जीवन-गत साधना-मार्ग था, ज्ञान श्रथवा बुद्धि के महत्व को उन्होंने केवल सिद्धांत-रूपेण ग्रहण किया था।

सिद्धांतों की इस दुविधा की ब्याख्या करना श्रावश्यक है। देव के विचारों ने यह द्विविधा क्यों थी, यह प्रश्न सामने श्राता है। इसका एक श्रीर वस्तुतः मुल-गत कारण तो यह है कि कविता जीवन के प्रति भावात्मक प्रतिक्रिया है- बौद्धिक सिद्धांतों का उस पर प्रभाव श्रवश्य पड़ता है, एरन्तु सहज रूप में यह प्रतिक्रिया स्वतंत्र ही है। सिद्धांतों का प्रतिबंध इसको नहीं एकड़ सकता। श्रतएव किसी भी सच्चे कवि के काव्य में किन्हीं विशिष्ट साम्प्रदायिक सिद्धांतें का वैज्ञानिक प्रतिपादन श्रथवा उनका साम्प्रदायिक नियमन नहीं मिल सकता। यह तभी संभव होता जब कविता जीवन के प्रति भावगत प्रतिक्रिया न होकर सैद्धांतिक अथवा सिद्धांत-बद्ध प्रतिक्रिया या कम-से-कम, बौद्धिक प्रतिक्रिया ही, होती। काव्य के इसी साधारण मनोविज्ञान को न समझने के कारण ही जोशीले लोगों ने साम्प्र-दायिक इंटिट से परस्पर-विरोधी प्रतीत होने वाली तुलसो की श्रनेक उक्तियों के श्राधार पर श्रनेक उलभी हुई कल्पनाएं की है श्रीर कभी उनकी श्रद्धेतवादी, कभी विशिष्टाद्वेतवादी और कभी श्रीर कुछ प्रमाणित करने का प्रयस्न किया है। जब अनन्य इप्टोपासना में श्रास्था रखने वाले तुलसी जैसे कवि के विषय में इतनी कठिनाइयां हो सकती हैं तो देव की कविता में सेव्हांतिक द्विविधा का होना कोई श्राहचर्य की बात नहीं होनी चाहिये। दूसरा कारण इस दुविधा का यह है देव स्पष्टतः साम्प्रदायिक कवि नहीं थे। प्रेम के रस में श्राकण्ठ दुवा हुआ यह रसज्ञ कवि साम्प्रदायिक संकीर्याता से स्वभावतः ही दूर था। इसके अतिरिक्त उस युग में भी साम्प्रदायिक मत-मतान्तरों का ज़ीर नहीं रह गया था। भक्ति-काल में ती युग की चेतना ही उसी धारा में बह रही थी; श्रतएव उस समय साम्प्रदायिक शब्दा-वली में जीवन की न्याख्या सुलभ श्रीर सहज थी, परन्तु रीति-काल में ऐसा नहीं था । धार्मिक मत-मतान्तरों के सूचम भेद-प्रभेद इस समय तिरोहित हो गए थे --

मौलिक श्रीर विशद सिद्धांत ही स्थल रूप में लोगों के सम्मुख थे। उधर साम्प्र-दायिक कदता मिटाकर धार्मिक एकता की स्थापना का प्रयत्न जो तुलसी जैसे उदार वैद्याव-लोक-नायकों ने श्रारम्भ कर दिया था वह भी इस युग में एक स्ल रूप में निरंतर चल रहा था। मांमारिक सुखभीग में रत लोगों को तत्व-चितन के सक्त-जटिल पार्थक्य की अपेका धर्मी की स्थूल एकता ही सहज सुकर लगती थी। साधारणतः व्यवहार्य रूप में लोग कृष्ण की उपासना को साधन-मार्ग मान लेते थे। राम की उपायना भी काफ़ी प्रचलित थी। उधर श्रन्य देवों की भी उपासना थोडी बहुत चल रही थो। कृष्ण लोकप्रवृत्ति के ऋधिक श्रनुकूल पड़ते थे, परन्तु उनके प्रति साम्प्रदायिक श्राप्रह इस समय नहीं रह गया था ।--विद्वान तत्व-चितकों में जिनकी संख्या श्रत्यन्त श्रत्य थी, बैप्णव दर्शनों की व्यापक लोकप्रियता होने पर भी श्रभी शांकरी श्रद्धेतयाद के प्रति गहरी श्रास्था वर्तमान थी । वास्तव में तरव-ज्ञान के धरावल पर उसका किसी न किसी रूप में ग्रहण श्रविवार्य था। यही कारण है कि देव के सिद्धांनों में यह द्विविधा श्रथवा सम्मिश्रण मिलता है। उनके दाशंदिक विचारों का सारांश यह है कि वे व्यवहार रूप में कृष्णोपासक थे श्रीर रसाहिमका श्रीति को ही श्रीयस्कर मानते थे। तात्विक धराजल पर उनके विचारों में शंकर के सिद्धांतों ग्रीर बल्लभ, निम्बार्क तथा चैतन्य श्रादि बैट्णव श्राचार्यों के सिद्धान्तों का सम्मिश्रण था श्रीर वे वस्तु रूप में यही मानते थे कि :---

जीविन जीवी, जतीन जती, सुनिहृत कछू सुनि सो मन-मान्यो। छित्रिन श्रत्र धरयो परम्यो, सृगयां बन व्याधन व्याध बलान्यो। भित्रन मित्र, श्रमित्रन सत्रु-सो, दृलह सो दुलही पहिचान्यो। जैसो को तसो जहां को तहां जिहि जैसो लख्यो तिहि तैसोई जान्यो।

यह ईश्वर के भावगत (Subjective) रूप की स्पष्ट स्वीकृति है, श्रीर वास्तव में मनुष्य की बुद्धि श्रन्त में यहीं जाकर रुकती हैं।

नेतिक-दृष्टि: — जैसा कि तरकालीन सामाजिक स्थिति के विवेचन से स्पष्ट है, यह घोर नैतिक हाम का युग था। धर्म और नैतिकता का विच्छेद होगया था, — जीवन में संयम का स्थान वाह्य श्राचार ने ले लिया था! देव प्रोम को जीवन का समाधान मानते थे, श्रतण्व स्वभावतः संयम और दमन पर श्राधत नैतिकता के प्रति उनको श्रधिक श्रास्था नहीं हो सकती थी। फिर भी प्रत्येक व्यक्ति की श्रपनी नीति श्रवश्य होती है — देव प्रोम में वैध-प्रोम श्र्यांत् स्वकीया-प्रोम के पश्चपती थे और प्रोम को कामुकता से भिन्न मन की उदात्त वृत्ति मानते थे। नीति के विभिन्न श्रंगों में वे प्राय: उनमें ही विश्वास रखते थे जो कोमल एवं प्रवृत्ति मृत्वक हैं, जैसे श्रदा, श्रमा, विनय, करणा श्रादि।—

है श्रभिमान तजे सनमान बृथा श्रभिमान को मान बहुये। देव दया करे सेवक जानि, सुसील सुभाग सुलोनी लहैये। को सुनिकै बिन मोल बिकाय न बोलन को कोई मोल न हैये। पैये श्रसीस लचेये जो सीस लची रहिये तब ऊंची कहैये।।

उपयुक्ति पद में निरिभमानता, सुशील-स्वभाव, मधुर-भाषण श्रीर विनय के महत्व पर बल दिया गया है। इसी प्रकार चमा की भी किन जीवन की सफ-लता के लिये श्रनिवार्थ्य मानता था—

> पायो न सिरावन सिलल छमा-छीटन सों, हूध सो जनम बिनु जाने उफनायगो।

वाह्य द्याचारों में उसे तनिक भी म्रास्था नहीं थी, वह प्रतीति म्रथवा चातिरिक विश्वास को ही परम साधना मानता था—

कथा मैं न, कथा मैं न, तीरथ के पंथा मैं न, पोथी मैं न, पाथ मैं, न साथ की बसीित मैं; जप मैं न, मुंडन न, तिलक-त्रिपुग्डन न, नदी-कूप-कुग्डन, श्रन्हान दान-रीति मैं। पीठ-मरु-मग्डल न, कुग्डल कमग्डल न, माला-दग्ड में न, देव देहरे की भीति मैं। श्रापु ही श्रपार पारावार प्रभु पूरि रह्यों, पाइये प्रगट परमेसुर प्रतीति मैं।

कहने का तात्पर्थ्य है कि देव का, जीवन के सूच्म प्रवृत्तिमूलक मृस्यों में ही श्रधिक विश्वास था-सूल निषेधमूलक मूल्यों में नहीं।

# देव का रीति विवेचन ( श्राचार्यंत्व )

काव्य के सर्वाङ्ग का विवेचन :-देव रीति-काल के उन माचार्य कवियों में हैं, जिन्होंने काव्य के सर्वाङ्ग का विवेचन किया है। इनके प्रमुख शिति प्रथ दौ हैं। (१) भाव-विलास (२) शब्द-रसायन । सभी रसीं का पूर्ण विवेचन मुख्यतः शब्द रयायन ग्रीर भवानी-विलास में मिलता है। भाव-विलास में रस के श्रान्तरिक श्रंगों एवं रख-परिपाक का सम्यक् विवेचन है, परन्तु उसमें केवल श्रंगार को ही लिया गया है। नायिका-भेद भाव-विलास, भवानी-विलास, रस-विलास कुशल-विलाय, सुजान-विनोद और सुखसागर-तरङ्ग में पूर्ण विस्तार के साथ शैली-भेद से विश्वित है। अलंकार-निरूपण, भाव-विलास में संज्ञेय से और शब्द-रसायन में ईपन विस्तार-पूर्वक किया गया है। शब्द-रसायन में शब्द-शक्ति (पदार्थ-निर्णय) गुण-रीति और पिंगल का भी क्रांमिक विवेचन है। इसके श्रातिरिक्त काव्य को श्रात्मा, काव्य-शरीर, काव्य-प्रयोजन श्री: उसकी महिमा श्राद्धि के विषय में भी देव ने स्थान-स्थान पर सामान्य सिद्धांत दिये हैं। ताल्पर्य यह है कि केवल दोषों को छोड़ काव्य के प्रायः सभी श्रंगों का धिवेचन देव के प्रंथों में पाया जाता है। इसमें संदेह नहीं कि इनमें श्रंगार-स्य श्रीर नायिका-भेद का विस्तार श्रनुपात से कहीं श्रिधिक हैं, क्योंकि वास्तव में किय की प्रकृति उनमें ही रमी है, परन्त श्रन्थ काव्यांगों की भी उपेत्ता नहीं की गई।

रसः — महत्व की दिन्ट से काव्यांनों में सबसे पहला स्थान रस का ही है, श्रतएव उसी से श्रारम्भ करना उचित होगा। रस की परिभाषा देव ने इस प्रकार की है:—

जां विभाव श्रनुभाव श्ररु, विभचारिनु करि होइ। थिति की पूरन बासना, सुकवि कहत रस सोइ।

(भाव-विलास)

श्रथात् विभाव, श्रनुभाव श्रीर व्यभिचारियों द्वारा स्थायी भाव की पूर्ण वासना को रस कहते हैं। यहाँ वासना शब्द का प्रयोग द्वष्टव्य है, वासना का श्रर्थ है, स्मरित-ज्ञान श्रथवा श्रनुभव। यहाँ वासना शब्द के प्रयोग में 'भाव स्मरणं रसः' श्रथात् भाव का स्मरण या स्मरित श्रनुभव र उ है। इस प्रसिद्ध रस-ज्ञण्य की श्रोर संकेत है और दूसरे रस-परिपाक की श्राधार-रूपिणी वासना की महत्व-स्वीकृति भी है। रस परिपाक के विषय में देव का मत है।

चित थापित थिर बीज विधि, होतं श्रंकुरित भाव। चित बद्वित, द्व फूब फ्रिंब, बरसत सुरस सुभाव॥ खेत पात्र, प्रारब्ध विधि, बीज सुश्चंकुर जोग। स्रवित नेह, भाव सुविटप, छुंद पत्र परिभोग॥

(शब्द-रसायन)

'पात्र' का हृद्य चेत्र व्यर्थात् रस का श्राधार स्थान है,सं स्कार रूप से चिक्त में स्थायी भाव बीज है जो स्नेह के सिंवन से श्रंकुरित पुष्पित श्रार फिलत होता हुआ रसमें परिणत हो जाता है। यह प्रारब्ध तथा विधाता की कृपा से सम्भव होता है। विभाव रस को उपजाने वाले है, श्रनुभाव रस का श्रनुभव कराने वाले श्रथवा प्रकाशक हैं—इनमें सास्तिक-भाव विशेषक श्रयात् रस को विशेषता-पूर्वक प्रकट करने वाले हैं श्रीर संचारी रस को कलकाने वाले श्रथवा % 'विलासक' हैं यही रस-परिशक में विभाव श्रनुभाव श्रीर संचारी श्रादि का योग है।

रस श्रंकुर थाई, विभाव-रस के उपजावन रस-श्रनुभव श्रनुभाव, सान्विकी रस मजनावन।

(शब्द-रसायन)

डपर्युक्त विवेचन स्पष्टतः शास्त्रानुकूल है। इसमें केवल एक बात विचार-खोय है। वह यह कि देव ने स्नेह श्रीर प्रारब्ध को रस-परिपाक के लिए श्रानिवार्य माना है। स्नेह का वास्ताव में श्रथं है रागात्मिका वृक्ति श्रीर देव का तातर्थं है कि रस का पूर्ण परिपाक उसी हृदय में सम्भव है जिसमें रागात्मकता की प्रधानता हो श्रीर रागात्मकता की यह प्रधानता प्रारब्ध श्रथवा पूर्वजन्म के संस्कारों का परिणाम है। संस्कृत में भरत श्रादि श्राचार्यों ने रस-भोक्ता को श्रानिवार्यतः सहृदय तथा सवासन माना है। देव ने स्नेह श्रीर प्रारब्ध श्रादि शब्दों के द्वारा इसी तथ्य को ध्वनित किया है। श्राज की वैज्ञानिक शब्दावली में प्रारब्ध श्रथवा संस्कार को (Heredity) श्रथवा पितर-प्रभाव कहते हैं। मनोविज्ञान श्रीर पाश्चात्य साहित्य-शास्त्र यह निश्चित रूप से स्वीकार करते हैं कि सीन्दर्यानुमूति में जीवन की उन वृक्तियों का महत्वपूर्ण योग है, जिनका श्रनुभूत्यात्मकळ रूप सुखकर है। इन्हींको हमारे यहाँ रागात्मिका वृत्ति कहा है। ब्यक्ति विशेष के स्वभाव में इन वृक्तियों की श्रीधकता श्रथवा न्यूनता संस्कार श्रीर परिस्थिति पर निर्भर है।

 <sup>#</sup> सुललागरतरंग पृष्ठ ३६, ३७
 #Affective Quality

श्रव रस के स्वरूप श्रीर रस की स्थित के प्रश्न रह जाते हैं। वास्तव में बे दोनों ही श्रत्यन्त गम्भीर श्रीर तास्विक प्रश्न है, परंतु हिन्दी के श्रन्य रोतिकारों की भांति देव ने भी इनको विशेष महत्व नहीं दिया। इसका कारण एक तो यह था कि इन कवियों में इतनी गहराई में उतरने का उत्साह ही नहीं था, दूसरे गद्य के श्रभाव में तुक के बंधन में जकदें हुए पद्यों द्वारा यह विवेचन सम्भव नहीं था। फिर भी जहाँ तक रस के स्वरूप का सम्बंध है, इसमें संदेह नहीं रह जाता कि देव उसे श्रानन्दमय एवं ब्रह्मानंद-सहोदर ही मानते थे।

> त्रारथ धर्म ते होइ श्ररु काम श्ररथ ते जानु । नाते सुख, सुख को सदा, रस श्टंगार निदानु ॥ ( भाव-विलास )

कहत जहत उमहत हियो, सुनत चुनत चित शीति । शब्द श्रर्थ भाषा सुरस, सरस काव्य दस रीति ॥

( शब्द-रसायन )

हरिजस-रस की रितकता, सकल रसाइन सार । जहाँ न करत कदर्थना यह श्रसार संसार ॥

(शब्द-रसायन)

इस प्रकार देव ने भारतीय रस-शास्त्र के अनुसार रस को आनन्दमय तथा आध्यारिमक अनुभूति माना है। वे स्पष्टतः उसे लीकिक एवं ऐन्द्रिय अनुभव से परे मानते हैं:—''जहाँ न करत कर्द्यना यह असार संसार''। रसकी स्थिति का भी क्रिमक विवेचन देव ने नहीं किया। पीछे उद्धृत एक दोहे में ही इसका संकेत किया गया है, और वह भी संदिग्ध है। इस दोहे में रसका रूपक बाँधते हुए पात्र को केन्न अथवा रस का स्थान माना गया है—शास्त्रीय शब्दावली में रसकी स्थिति पात्र में मानी गयी है, परन्तु यह पात्र शब्द अत्यंत संदिग्ध है। साधारणत: तो पात्र का अर्थ रस का अधिकारी व्यक्ति अर्थात् सहृदय ही होता है, किन्तु शब्द-रसायन में आगे अवकार जहाँ इस रूपक का विस्तार किया गया है, वहाँ पात्र से अभिप्राय काक्ष्यत पात्र (Characters) का ही है। पात्र तीन प्रकार के माने गये हैं। वाक्षक, काल्यिक और व्यंजक, जिनके अन्तर्गत नायक-नायिका के विभिन्न मेद तथा ससी-दृती भादि के प्रकार भा जाते हैं। एक अन्य स्थान पर भी देव मे स्पष्ट रूप से नायक-नायिका के हृदय को ही श्रंगार रस का आधार स्थान माना है।

दंपति उर कुरसेत विधि बीज भीजि रस-भावः। ( प्रेम-सन्दिकाः) यह सिद्धांत अभिनव और भट्टनायक का उल्लंघन करता हुआ भट्ट लोखट के आरिम्भक रस-विवेचन का स्मरण दिलाता है। पर यह मानना तो ज्यादती होगी कि देव भट्टलोखट के अनुयायी थे। देव का आधार प्रथ है भानुदत्त की रस तंरिगणी और भानुदत्त मूलतः अभिनव-द्वारा स्थापित शास्त्रीय परम्परा में ही आहे हैं। अतएव देव भी रसवादियों की उस सर्वमान्य परम्परा से अखगनहीं हैं, परन्तु फिर भी उपर्युक्त वाक्य में कुछ विचिन्नता अवश्य हे और उसका कारण जान लेना भी कोई कठिन नहीं है। वह कारण यह है कि देव ने साहित्यक रस, हरि-रस और प्रम-रस को अभिन्न माना है। अर्थात् वे काव्यगत श्रार रसके आस्वादन और प्रम-रस को अभिन्न माना है। अर्थात् वे काव्यगत श्रार रसके आस्वादन और प्रम-रस को अभिन्न माना है। अर्थात् वे काव्यगत श्रार समे की मूल अनुभूति तो चूं कि नायक-नायिका कां ही होती है इसलिये उन्होंने नायक-नायिका के हृदय को ही सामान्यतः रस का क्षेत्र मान लिया है, और उधर पात्र सहृदय और अपने आपको एक रूप में देखा है। रस की स्थित नायक-नायिका के हृदय में मानने का यही कारण है।

रसों की संख्या देव ने १ मानी है।

सो रस नव-तिधि बिबुध कित बरनत मत प्राचीन।

(शब्द-रसायन)

परन्तु मम्मट के श्रनुसार उन्होंने काव्य श्रीर नाटक में रसों की संख्या का भेद माना है। नाटक में केवल श्राठ रस होते हैं — शांत का परिपाक नाटक में सम्भव नहीं है। काव्य में नौ रस होते हैं :—

यहि भांति श्वाठ विधि कहत कवि नाटक मत भरतादि सब, श्ररु शांत यतन मत काज्य के लौकिक रस के भेद नव।

(भाव-विलास)

जैसा कि रीति-काल के शास्त्रीय श्राधार का विवेचन करते हुए लिखा है— भरत ने मूलतः श्राठ ही रस माने हैं, परन्तु नवें रस का संकेत भी उन्होंने कर क्रिक है। उद्भट ने स्पष्ट रूप में शांत रस को स्वीकृत करते हुए नाटक में भी नी ही स्मों की स्थिति मानी है:—

'नव नाट्ये रसाः स्मृताः ।'—बाद के ज्ञाचाय्यों ने नाटक और काट्य में श्रेद करते हुए नाटक में जाट और काव्य में नी रस माने :—

> श्रंगार हास्य करुण रोद्र वीर भयानकाः । वीभत्साद्भुत संज्ञीचेत्यच्टी नाट्ये रसाः स्मृताः ।

> > (काब्य-प्रकाश)

अर्थात् नाटक में श्रंगार, हास्य, करुया, रीद्र, वीर, भयानक वीभस्स और अन्नुत ये आठ रस कहे गये हैं। इसके उपरांत 'निवेंदः स्थायी भावोऽस्ति शांतोऽपि नवमो रसः।' निवेंद जिसका स्थायी भाव है, ऐसा शांत भी नवौँ रस है। (काब्य-प्रकाश)। यह विवाद आगे भी चलता रहा। पिडतराज जगन्नाथ को नाटक में भी नौ रस मानने में कोई आपत्ति नहीं थी।

देव ने वरसल, प्रेयान, भिक्त स्रादि को पृथक रूप से स्वीकार कर रसों की संख्या-वृद्धि तो नहीं की, परन्तु रसके भेद-प्रभेदों में उन्होंने काफी विस्तार किया है। पहले तो उन्होंने रस के ही दो प्रकार माने हैं, लौकिक और स्रलौकिक । स्रलौकिक रस तीन प्रकार का होता है, स्वापनिक (स्वाप्निक) मानोरथिक और श्रीपनायक (श्रीपनायिक)। यह वर्गीकरण देव ने सीधा रस-तरंगिणी से लिया है। स च रसो द्विविधः लौकिकोऽलौकिकश्चेचित। श्रलौकिको रसिस्त्रधा स्वाप्निको मानोरथिक श्रीपनायिकश्चेति। (रस त०, तरंग १) इन तीनों के जच्या नहीं दिए गए, केवल उदाहरण ही दिये गये हैं, जिनसे ब्यंजित होता है कि स्वाप्निक में स्वप्न द्वारा मानोरथिक में मनोरथ द्वारा, और श्रीपनायिक में लीला श्रादि के ब्याज से भगवान् के मिलन का श्रलौकिक रस प्राप्त होता है। लोकिक रसों में-श्रंगार के पहले साधारणत: दो भेद किए हैं संयोग और वियोग, फिर दोनोंके प्रच्छन श्रीर प्रकाश ये दो भेद श्रीर किए हैं। प्रच्छन्नश्रंगार गृप्त रहता है, प्रकाश सर्वविदित होता है, उसमें दुराव की श्रावश्यकता ही नहीं होती।

देव कहै प्रच्छन्न सो, जाको दुरो विलास। जानहिं जाको सकल जन, बर्ने ताहि प्रकास।

[ भाव-वितास ]

ये दोनों भेद भी देव के श्रपने नहीं है। उनसे पूर्व केशव ने इनका वर्णन किया है:---

> शुभ संयोग वियोग पुनि, दोउ श्रॅंगार की जाति। पुनि प्रस्तुच प्रकास करि, दोऊ है है भांति।

(रसिक थ्रिया)

श्रीर केशव ने इन्हें भीज के श्रंगार-प्रकाश से प्रहण किया है। साधारण वर्गीकरण के श्रनुसार संयोग एक ही प्रकार का होता है। वियोग के चार भेद हैं, पूर्वराग, मान, प्रवास और करुणात्मक नियोग। इनमें पहले तीन का वर्णन तो देव ने शास्त्रीय परम्परा के श्रनुकूल ही किया है, परन्तु उनके करुणात्मक वियोग के निवेचन में निवित्रता है:— बुम्पतीन में एकके, विषम मूरझा होइ। कहँ च्रति चाकुल दूसरी, करुवातम कहि सोइ॥ ( भा० वि० ) करुवातम सिंगार जहँ रति चौर शोक निदान। ( श० र०)

श्चर्यात् जहां दम्पित में एक को विरह के मारे मूर्ज़ श्चाजाये और दूसरा श्चर्यन्त व्याकुल हो जाए वहां करुशास्मक वियोग होगा है, इसमें रित और शोक का मिश्रण रहता है। करुशास्मक वियोग के तीन भेद माने गये हैं—लघु, मध्यम, और दीर्घ। पहले में प्रिय की मृत्यु की सम्भावना-मात्र है, दूसरे में उसकी वास्ति विक मूर्ज़ा है, तीसरे में उसका जीवन ख़तरे में होता है। करुश विप्रलम्भ के विषय में संस्कृत श्चाचार्यों में भी बहुत कुछ मत-भेद रहता है—कुछ ने उसकी स्वतंत्र सत्ता की ही नहीं माना, परन्तु परम्परा सामान्यतः उसे स्वीकार करती शाई है। विश्व-भाष ने करुश विप्रलम्भ का लग्न्य इस प्रकार किया है:—

यूनोरेकरस्मिन्गतवति लोकात्तरं पुनर्लभ्ये । विमनायते यदेकस्तदा भवेत्करुण्विप्रलम्भारब्धः ।

(साहित्यदर्पण)

श्रथांत नायक श्रीर नायिका में से एक के मर जाने पर दूसरा जो दुखी होता है, उस अवस्था को करुण विप्रलम्भ कहते हैं। परन्तु यह तभी होता है जब परलोकगत व्यक्ति के इसी जन्म में इसी देह से फिर मिलने की श्राशा हो।' इस प्रकार शास्त्रीय परम्परा करुण विप्रलम्भ की स्थिति मरण में ही मानती श्राई है, पर देव ने उसे मूर्झा में मान कर मरण श्रीर श्रति-प्राकृतिक तत्व दोनों को बचाने का प्रयस्न किया है। उन्होंने विषम मुर्छा को मरण का प्रत्याभास मानते हुए वियोग भावना की तीव्रता पर ही बल दिया है, जबकि मरण में स्थायित्व की भी भावना रहती है। श्रतएव यह मानना पड़ेगा कि मुर्ख़ा के द्वारा शोक का उतना गहरा परिपाक सम्भव नहीं है जितना मरण के द्वारा-शीर उपयुक्त लघु, मध्यम श्रीर वीर्घ भेद तो निरर्थक ही हैं। हास्य के स्मित, हसित श्रादि साधारण छः भेदां को न लेकर देव ने उसके उत्तम, मध्यम श्रीर श्रधम ये तीन भेद ही प्रहण किये हैं। पर वैसे इन भेदों का ग्राधार हास्य की सूचमता-स्थूलता को ही माना है- 'श्रधिक काधमा, मधि मध्यजन, उत्तम हँसत बिनीत ।' करुण के देव ने पांच भेद किये हैं--कहवा, श्रतिकहवा, महाकरुवा, लघुकरुवा श्रीर सुखकरुवा। इनमें पहले चार भेद तो स्पच्टतः ही करुणा की मात्रा के अनुपात पर चाश्रित हैं, अंतिम में करुणा का सुस में पर्व्यवसान हो जाता है। पहले चार भेदों का प्रस्तार वो किसी मनीवैज्ञा-निक आधार पर शाश्रित न होने के कारण स्पर्ध प्रयत्न मात्र है, सुसकरुण में अवस्य बबीनता है। परम्तु सुलकृत्य का स्थायी भी क्या शोक ही रहता है, यह प्रश्न है! सुखकरुण की व्याख्या करते हुए देव ने 'दुख में सुखहि समेठ (षा संजोत') वाक्यांश का प्रयोग किया है जिसका श्रथ है 'दुख में सुख का योग।' अर्थात जक्या के श्रनुसार तो स्थायी भाव दुख श्रथवा शोक ही रहता है, उसी में हुए का सम्मिश्रण हो जाता है। परन्तु जो उदाहरण दिया गया है उसमें यह तथ्य पूरी तरह नहीं घटता उसमें दुःख का हुए में पर्यावसान ही हो जाता है।

भाग की भूमि, सुहाग को भूषन, लाज सिरी-निधि लाज निवासू।
प्राइये मेरी दुहूं-कुल-दीपक, धन्य पतिव्रत-प्रेम-प्रकासू।
लंक ते ग्राई निसंक लिए सुख, सर्बेसु वारति कौसिला-सास्।
पाँइन पे ते उठाइ लिए, हिय लाह, बलाइ ले पोंछिति श्रांसू।

पहले तो इंप्ट का नाश न होने से इस प्रसंग में ही करुण का परिपाक सम्भव नहीं है परन्तु यदि श्राशा की चीणता—श्रथवा सम्भावना की कमी के कारण ऐसा मान भी लिया जाय फिर भी यहां तो इंप्ट की प्राप्ति हो गई है, श्रत-एव शोक की स्थिति कैसे सम्भव हो सकती है! मवोविज्ञान की दृष्टि से सुख-करुण जैसे रस-भेद की स्थिति मानी जा सकती है, इसका श्राधार होगा शोक, हुष संचरण करेगा, परन्तु उसका श्राखम्बन भिन्न होगा श्रोर वह थोड़ी देर प्रकाश बिखरा कर श्रंत में शोक के श्रंपकार को श्रोर भी सघन कर देगा। शेक्सयिर ने श्रपने दुःखांत नाटकों में इस प्रकार के सुख-करुण रस का श्रद्धा परिपाक किया है। श्रतप्व यदि सुखकरुण रस की स्थिति सम्भव हो सकती है तो वह इसी श्रथ में हो सकती है। देव हारा प्रतिपादित सुखकरुण कम से कम करुण रस का भेद नहीं है। रीद, भयानक श्रोर श्रद्धत का केवल एक ही भेद माना गया है। वीभत्स में जुगुस्सा के दो भेद माने गये हैं—

- (1) वस्तु धिनौनी देखि सुनि धिन उपजै जिय माँहि। धिन बाद बीभरस रस, चित की रुचि मिटि जाँहि॥
- (२) निय कर्म किर निय-गति, सुनै कि देखें कोय। तन सकोच मन सम्भ्रमस, द्विविधि जुगुप्सा होय॥

शब्द-रसायन]

इनमें पहला भेद तो परम्परागत जुगुष्सा—शारीरिक घृणा (horror) का ही है, परन्तु तृसरा स्पष्टत: ग्लानि का है। शास्त्रीय परम्परा प्राय: केवल प्रथम भेद को ही स्वीकार करती आई(है। कुछ आचार्यों ने ऐसा भी माना है, परन्तु परम्परा ग्लानि द्वारा वीभत्स का परिपाक नहीं मानती। शास्त्रीय बाधा के अतिरिक्त भी, वास्तव में ग्लानि वीभत्स के अन्तर्गत कठिनता से ही आ सकेगी। आत्म-ग्लाबि वीभत्स की अपेषा करवा अथवा शांत के ही अधिक समीप है, क्योंकि उससे

परचात्ताप जन्य शोक श्रथवा निर्वेद ही होता है। दूसरे के प्रति ग्लानिमृलतः जुगुप्सा के साधारण रूप से श्रभिन्न होगी। जुगुप्सा (शारीरिक) का श्रालम्बन प्रस्यत्व एवं स्थूल होता है, ग्लानि (मानसिक) का श्रालम्बन सूच्या। श्रतएव दोनों में स्थूलता की मात्रा का ही श्रंतर होगा, प्रकार का नहीं। दूसरों के प्रति ग्लानि घृणा का भी रूप धारण कर सकती है, उस श्रवस्था में वह क्रोध के श्रंतर्गत श्रायेगी क्योंकि घृणा निष्क्रिय श्रथवा श्रत्म क्रोध का ही दूसरा नाम है। परन्तु देव इतनी गहराई में नहीं गए हैं। स्थूल श्रीर सूचम या शारीरिक श्रीर मानसिक का श्रन्तर उनके मस्तिष्क में श्रवस्य था परन्तु वे उसे स्पष्टत्रया श्रभिव्यक्त नहीं कर पाये हैं। इसी- लिए उनके दोनों उदाहरणों में कोई स्पष्ट भेद नहीं है। वीर के स्वीकृत चार भेदों में से देव ने युद्धवीर, दयावीर श्रीर दानवीर को ही प्रहण किया है—धर्मवीर को खोड़ दिया है। इसका कारण स्वतंत्र चिंतन न होकर रसतरंगिणीकार का श्रन्वानुकरण मात्र है, क्योंकि उन्होंने भी केवल ये ही तीन भेद माने हैं।

वीरस्तु युद्धवीर-कोपवीर-दयावीर भेदात् त्रिया ।

[रसतरंगिणी प्र० तरंग, पृ० २३]

वास्तव में या तो जैसा कि पिएडतराज जगन्नाथ ने कहा है, वीर के श्रवांतर भेद व कर, उसका एक साधारण रूप ही प्रहण करना चाहिये, या फिर धर्मवीर की भी स्वीकार करने में कोई श्रापत्ति नहीं होनी चाहिए क्योंकि धर्म एक ब्यापक प्रवृत्ति है, दान श्रौर दया तो उसके श्रंतर्गत श्रा सकते हैं परन्तु वह इनमें सीमित वहीं हो सकता। किसी भी नैतिक या श्राध्यात्मिक श्रादर्श के प्रति उत्साह श्राखिर धर्म के श्रतिरिक्त कहाँ जाएगा। शब्द-त्सायन में शांत के भेद नहीं किए गये परन्तु अवानीविजास में उसको हो भागों में विभक्त किया गथा है-एक भक्ति-मूलक शांत, दूसरा शुद्ध शांत । इनमें पहले के तीन उपभेद किये गये हैं: प्रोम-भक्ति, शुद्ध-अकि और शुद्ध प्रेम । शुद्ध शांत से तात्पर्य्य वैराग्यमूलक शांत का है । इस विभा-े जन में भी देव ने शास्त्र से वैचिन्य प्रदर्शन करने का निष्फल प्रयत्न किया है। क्योंकि अक्ति-विशेषकर प्रेम-अक्ति और शुद्ध प्रेम तो शम के अंतर्गत किसी रूप में भी नहीं या सकते-ने तो शंगार के अन्तर्गत त्राते हैं। जैसाकि अन्यत्र स्पष्ट किया गया है - इन दोनों में केवल श्रालाम्बन के स्वरूप का ही थोड़ा श्रंतर ंरहता है। वास्तव में यहाँ देव ने भ्रपना ही विरोध किया है--उन्होंने केवल : आखरवन: के स्वरूप-भेद से उन्हीं खंदों को श्रक्तार श्रीर शांत के श्रन्तर्गत रख े दिया है। परन्तु भातम्बन के पार्थिव भीर भपार्थिव स्वरूप का यह सेद स्थायीं भाव में थोड़ा परिवर्तन या मिश्रख भन्ने ही करदे, उसको बिरुकुछ ही कैसे बहुज सकता है। इसीजिये तो उन्होंने बाद में अपनी अटि को स्वीकार

करते हुन् शब्द-रसायन में केवल शुद्ध, वैराग्यमूबक शांत को ही महस्र किया है।

श्रव रसों के पारस्परिक सम्बन्ध को लीजिए। देव ने इस विषय में दो स्थापनाएं की हैं। पहली स्थापना के श्रनुसार मुख्य रस केवल चार हैं:—श्रक्तार, रौद्र, वीर, श्रीर वीभत्स—शांत को छोड़ शेष चार रसों का जन्म इन्हींसे होता है—श्रक्तार से हास्य का, रौद्र से कठण का, वीर से श्रद्भुत का, श्रीर वीभत्स से भयानक का।

होत हास्य सिंगार ते, करुण रौद्र ते जानु । वीर जनित श्रद्भुत कहो, वीभस्स ते भयानु ॥

[शब्द-रसायन]

यह स्थापना पहले तो मौलिक न होकर भरत का अनुवादमात्र है,

श्रङ्गाराद्धि भवेदास्यो रौद्राच करुणो रसः। वीराच वाद्भुतोत्पत्तिवीभत्साच्च भयानकः।

[नाट्य-शास्त्र]

फिर इसका कोई विशेष श्रोचित्य भी नहीं है। हास्य, शोक, विस्मय श्रीर भय स्वतंत्र एवं मौतिक मनोवृत्तियां हैं। हास्य श्रंगार की विकृति श्रथवा जैसा भरत ने कहा है उसकी अनुकृति से उरपन्न हो सकता है, परन्तु उसकी सीमा इतनी ही नहीं है। जिन परिश्वितयों में श्रंगार की गंध भी नहीं होती उनमें भी हास्य की उदबुद्धि करने की समता रहती है। इसी प्रकार "वीर का कर्म अद्भुत अवस्य है" (भरत)— ग्रर्थात् विस्मय उत्साह से उत्पन्न हो सकता है,— उसका सम्बन्ध विराट (Sublime) से है इसमें संदेह नहीं, परंतु फिर भी विस्मय के उन्नव को उत्साह तक ही सीमित नहीं माना जा सकता। भय में भी भयानक वस्तु से पृचा एवं विकर्षण, अथवा वृत्तियों के संकृष्टित होने में, जुगुप्सा मुखतः वर्तमान रहती है- परंतु तो भी दोनों का श्रनुभूत्यात्मक रूप (feeling) सर्वथा मिन्न होने से इनमें शुद्ध कार्य-कारण सम्बंध नहीं माना जा सकता । प्रधात भय के मुख में जुगुप्सा की प्रतिक्रिया अवश्य रहती है, परम्तु जिसके कारण उसकी अनुभूति भव रूप में होती है, वह जुगुप्सा नहीं है। शोक को क्रोध से उत्पन्न मानना तो उसकी सीमा को अध्यन्त संकुचित कर देना है। शोक क्रोध की अपेका न केवल न्यापक ही श्राधिक है, वरन् मौतिक भी । भारतीय-दर्शन में भी शोक का सम्बन्ध पट्रियु वर्ग के कोध से न होकर मोह से ही है। रीह का कर्म करुश की स्थिट करता है, भरत की वह स्थापना भी अत्यंत एकांगी है।--इन्हीं तथा अन्य कारकों से मनोविज्ञान में वे सभी मनोकृतियां मौक्षिक ही मानी गई हैं, गौक चथवा चन्य-जनित नहीं।

इस विषय में देव ने दूसरी स्थापना और भी अधिक उत्साह के साथ की है:—

तीन मुख्य नी हु रसनि है है प्रथम निलीन ।
प्रथम मुख्य तिन तिनहुँ मैं, दोऊ तेहि श्राधीन ।
हास्य भयरु सिंगार संग रीध करुन सँग बीर ।
अस्त श्ररु वीभरस सँग शान्तहि बरनत धीर ।

[भवानी-विसास]

श्चर्यात् नी रसों में तीन मुख्य है श्वंगार, वीर श्रीर शांत । शेष छः रस इन्हीं तीनों के श्चाश्चित हैं। हास्य श्रीर भय श्वंगार के श्चाश्चित हैं, करुण श्रीर रौद्र बीर के, श्रीर श्चद्ध त श्रीर वीभरस शांत के। इस स्थापना के श्राधार का देव ने विशेष विवेचन नहीं किया, श्रीर न यह वास्तव में किसी विशेष मनीवैज्ञानिक श्राधार पर स्थित ही है। वीर के साथ रौद्र तो ठीक है, परंतु करुण को सभी परिस्थितियों में वीर के श्राश्चित कैसे माना जा सकता है? इसी प्रकार श्वंगार श्रीर भयानक का तो विरोध है, परन्तु देव ने[भय के बिना प्रीति नहीं होती] इस लोकोक्ति के श्राधार पर ही दोनों को सम्बद्ध कर दिया है:—

> प्रीति भीति को संग है, भय बिनु प्रीति न होइ। [भवानी-विकास]

इसके श्रतिरिक्त जैसा कि उपर कहा गया है, काव्य के स्थायी भाव प्राय: सभी मौतिक मनोबृत्तियाँ होने के कारण स्वतन्त्र हो हैं, उन्का एक-दूसरे में पूर्ण श्रन्तर्भाव सम्भव नहीं है। परन्तु देव तो धुर मूल तक जाते हैं, श्रीर बीर, शांत का भी श्रन्त में, श्रद्धार में श्रन्तर्भाव कर देते हैं—''तेहि उद्याह निर्वेद लें वीर-शांत संचार।" श्रद्धार का उत्साह वीर को जन्म देता है, उसका निर्वेद शांत को। श्राणे खलकर शब्द-रसायन में इसी सिद्धांत का एक दूसरे दक्त से प्रतिपादन किया गया है। श्रद्धार के दो भेद हैं, संयोग श्रीर वियोग। इनमें संयोग हास्य, बीर श्रीर श्रद्धात का श्रन्तर्भाव कर लेता है, वियोग रौत्न, करण श्रीर भयानक का; वीभरस श्रीर शान्त दोनों में श्रन्तर्भूत हो सकते हैं:—

सो सँजोग वियोग भेद, श्रक्तार दुविध कहु, द्यास्य, वीर, भद्भुत सँयोग के, सक्त भक्त लहु, भरु करुना, रीव्र भयान भये, तीनों वियोग भँग, रस वीभस्सऽक सांत दोत, दोऊ दुहून सँग, यह सूचम रीति जानत रसिक, जिनके श्रनुभव सब रसिन, नवहू सुभाव भावनि सहित, रहत मध्य श्रङ्गार तिन । कि

कहने की त्रावश्यकता नहीं कि यह वर्गीकरण भी श्रिधिक मान्य एवं संगतः नहीं है। इसका श्राधार शायद यही है कि संयोग चु'कि मधुर है; इसलिए हास, उत्साह श्रीर विस्मय मधुर या सुखात्मक भावहोने के कारण संयोग के श्रन्तर्गत मान लिए गए हैं, श्रीर वियोग कटु है; इसलिए क्रोध, शोक श्रीर भय कटु श्रीर दु:खात्मक होने के कारण वियोग के श्रंतर्गत रख दिए गए हैं। उपयुक्त विभाजन का यही श्रीचित्य हो सकता है; परन्तु यह भी पूर्ण नहीं है क्योंकि शांत को तो मधुर श्रीर कटु दोनों का समन्वित रूप होने के कारण संयोग श्रीर वियोग दोनों के साथ लिया जा सकता है, परन्तु वीभत्य तो एकांत कटु श्रनुभव है, श्रतः उसको उभयरूप कैसे माना जा सकता है ? इस प्रकार पहले तो मूलतः ही यह वर्गीकरण असंगत है, फिर यदि कोई श्राधार रखा भी गया है तो उसका श्रव्छी तरह निर्वाह नहीं किया गया। श्रंगार को प्रधानता देने वाला यह सिद्धांत संस्कृत रस-शास्त्र में बहुत पुराना है। भोजराज ने श्रपनी पूरी शक्ति लगाकर इसका प्रतिपादन किया है। हिंदी में भी देव से पूर्व केशव, चिंतामिश श्रीर मितराम श्रादि इसकी घोषणा कर चुके थे। श्राप्तिक मनोविश्लेपण में भी इसकी चर्चा जोर से हो रही है। इसमें संदेह नहीं कि श्रंगार जीवन की प्रमुख वृत्ति है, श्रीर काव्य में भी श्रंगार रस सर्व-प्रधान हैं; इसमें भी सन्देह नहीं कि राग श्रथवा रित की सिक्रयता ही जीवन के उत्साह का मुल कारण है, श्रीर उसकी परिश्रान्ति ही निर्वेद की जननी है, परन्तु फिर भी श्रन्य सभी रसों का श्रंगार में श्रन्तर्भाव श्रथवा श्रन्य सभी मनोवित्तयों का रित में श्रंतर्भाव श्रधिक संगत नहीं है। श्रंगार की प्रधानता तो ठीक है, परन्तु उसकी एकमात्रता सर्वथा मान्य नहीं है। ऐसा करने से करुख, भयानक, वीभस्स, रौद्ध श्रादि विरोधी रसों को श्रंगार में दूंसने की खींचातानी करनी पहेगी श्रीर यह प्रयत्न सफल नहीं होगा। केशव श्रीर देव दोनों ने यही चेप्टा की है कि सभी रसीं. के श्टंगार-परक वर्णन किये जाएँ; परन्तु वे बुरी तरह श्रसफल हुए हैं। उनके विभिन्न उदाहरणों में श्रंगार का परिपाक तो हो गया है, परंतु अन्य रसों का श्राभास भी श्रद्धी तरह नहीं मिल पाता। यह तो स्वतः स्पष्ट सा है कि श्रिय के अपराध पर मानिनी की भौंहें चढ़ जाना और शत्रु के अपराध पर वीर की भौंहें चर जाना एक बात नहीं हो सकती। उनमें मूल भावना (स्थायी) का श्रंतर है | पाधुनिक मनोविज्ञान में भी पाज रति को व्यक्तित्व का प्रमुख प्रश ही माना जाता: है--फायड की भपेचा यू ग का सिद्धांत ही भाज श्रधिक सत्य समका जाता है। इसी

प्रसंग में शत्रु रसों के बीच समन्वय स्थापित करने का प्रथान भी किया गया है। यहां देव ने यह प्रभाशित करने की चेच्टा की है कि श्रु गार और वीभास, वीर और भयानक, हास्य और करण का विरोध कौशल-पूर्वक मिटाया जा सकता है। परंतु ऐसा हो नहीं पाया, क्योंकि दोनों रसों के श्रालम्बन भिन्न हो गए हैं। उदाहरण के लिए वीभास श्रु गार का छुंद लीजिए:—

ले मुख-सिंधु-सुधा सुख सौतिके, श्राये इते रुचि श्रोठ श्रमी की। सौहि निसंक लई भरि श्रंक मयंक-मुखी सु ससंकति जी की। जानि गई पहिचानि सुगंध, कछू छिन मानि भई मुख फीकी। श्रोड़े उरोज श्रॅगोंछि श्रॅगोंछन, पोंछति पीक कपोलन पीकी।

[ श**० र०** ]

इसमें वीभत्स का श्रालम्बन सपत्नी है, श्रोर श्रागर का श्रालम्बन नायक है। श्रतएव शुता का प्रश्न ही नहीं उठता।

> श्रागं रस दोष शीर्षक देकर देव ने रसके कुछ श्रोर भेद भी दिये हैं। सरस-निरस, सम्मुख-विमुख, स्व-पर-निष्ठ पहिचानि। भीत-श्रभीत, उदास चित, उचित सुचित्त बखानि॥ [ शब्द-रसायन ]

इन भेदों के लक्षण नहीं दिए गए हैं, केवल उदाहरण मात्र ही दिए गए हैं। श्रतएव शायः इनका स्वरूप समझने में कांडनाई होती है। 'सरस' में कोई विशेषता नहीं दिखाई देती। 'उदास' में केवल श्रिय की उदासीनता ही प्रकट की गई है। शायद एकांगी श्रेम को देव उदास रस के श्रन्तर्गत मानते हैं। 'नीरस' के देश, काल, वर्णा, विधि, यात्रा, संधि, रस श्रोर भाव के विशेषानुसार श्राठ भेद किए गए हैं। वास्तव में इन सबका श्रोचित्य की हानि से ही सम्बन्ध है। सम्मुख श्रोर विमुख रस का स्वरूप भी स्पष्ट नहीं हो पाया है। स्व-निष्ठ श्रोर पर-निष्ठ रस में श्रपनी श्रोर वूसरे की श्रनुभूति का भेद है। श्रश्रात स्व-निष्ठ में नायिका की श्रपनी श्रोर दूसरे की श्रनुभूति का भेद है। श्रश्रात स्व-निष्ठ में नायिका की श्रपनी श्रान्त का वर्णन है, परनिष्ठ में दूसरों पर श्रपने प्रभाव का वर्णन है:— शब्दरसायन में दिए हुए उदाहरणों से स्वनिष्ठ श्रीर परनिष्ठ का यही स्वरूप समझ में श्राता है। इस प्रसंग के श्रिषकांश ( नीरस के भेद, स्वनिष्ठ-परनिष्ठ श्रादि का विस्तार ) का संकेत रस-तरंगिणी से ही जिया गया है, परन्तु देव उसे स्पष्ट रूप से प्रहण भी वहाँ कर पाये, उसका विवेचन तो दूर रहा।

संचारियों के वर्णन में भी देव ने सामान्य परम्परा से कुछ विचित्रता दिखाई है। शास्त्र में एक प्रकार के ही संचारी माने गये हैं। परन्तु देव ने उनके हो, भेड़ माने हैं - शारीरिक और आंतर अथवा तन-संचारी और मन-संचारी । तन-संचारियों से अभिप्राय सास्विक भावों से हैं; जिनको कि साधारगतः अनुभाव के अंतर्गत ही माना गया है । मन-संचारी से अभिप्राय निर्वेदादि सर्व-स्वीकृत संचारियों से हैं।

ते सारीऽरु त्रांतर, द्विविध कहत भरतादि । स्तंभादिक सारीर श्रुरु, श्रांतर निरवेदादि ॥ [ भाव-विलास ]

यह भी रसतरंगिणीकार के शब्दों का ही श्रनुवाद है।
"विकारश्च द्वित्वेधः। श्रान्तरः शारीरश्च। श्रांतरोऽपि द्विविधः,
स्थायी भावो व्यभिचारी भावश्चेति। साखिकस्तु साखिकभावादिः।"
[रसतरंगिणी, प्रथम तरंग]

साखिक भाव क्यों संचारियों के श्रन्तगंत श्राने चाहिएँ, इसका विवेचन देव ने नहीं किया। परंतु कारण स्पष्ट है हो : जिस प्रकार निर्वेदादि मन में संचरण करते हुए इसका पोपण करते हैं, इसी प्रकार साखिक भाव शरीर में संचरण करते हुए उसका पोपण करते हैं। श्रव यह प्रश्न उठता है कि इनमें कौन-सा मत ठीक है ? साखिक भाव-श्रनुभाव हैं या संचारी। देव के शब्दों में, वे रस के प्रकाशक हैं या विलासक (पोषक)? इनमें पहली स्थापना के विषय में तो संदेह किया ही नहीं जा सकता। श्रर्थात् श्रश्च-स्वेदािर भाव को प्रकट करते हैं—यह तो स्वतः स्पष्ट हैं; परंतु वे उसको परिपुष्ट एवं समृद्ध भी करते हैं, इसमें भी सन्देह नहीं है। श्रनुभव इसका प्रमाण है।

वृसरी नवीनता है, छल को चाँतीसवाँ संचारी मानना :—

श्रपमानादिक करन को, कीजे किया छिपाव।

वक उक्ति श्रन्तर-कपट, सो बरने छल-भाव॥
[भावविजास]

त्रधात् दूसरे का त्रपमान शादि करने के लिए, शंतर में कपट रखते हुए, वक्र उक्ति शादि के द्वारा क्रिया को छिपाने का प्रयस्न 'खुल' कहलाता है। शुक्सजी ने इस नवीनता को निरधंक मानते हुए छुल को श्रवहित्य के श्रन्तगंत ही माना है, परम्तु देव ने रसतरंगियोकार के श्रनुसरख पर दोनों में शतर किया है। श्रवहित्य में शाहिति शीर कर्म का गोपन है: ''लज्जा गौरव धृष्टता, गोपै शाहित कर्म्म"; जबकि छुल में क्रिया का। श्रव देव से पूछा जाय कि क्रिया शौर कर्म में क्या शंतर है: वास्तव में उनका यह 'कर्म भानुदत्त के 'स्यवहार' शब्द का शियिख श्रनुवाद है—''श्राकार-स्यवहार-संगोपनम् श्रवहित्थम्''—''संगु क्ष क्रिया-संपादनम् इतम् ।'' भागुदत्त ने उसका सङ्कृत न्याय-शास्त्र के प्रथम सूत्र से प्रहच किया है, जहाँ खुल को स्वतंत्र भाव माना गया है। जैसाकि रस-प्रसङ्ग में मैने स्पष्ट किया है, पहले तो संचारियों की संख्या निश्चित करना उचित नहीं है, फिर नवीन संचारियों का श्रन्वेषण, श्रथवा नाम-करण करना भी कोई श्रसाधारण बात नहीं है। एक ही संचारी के परिस्थितियों की भिन्नता से अनेक भिन्न रूप ही सकते हैं: परंतु यह सब होते हुए भी देव-प्रतिपादित खुल में अविहत्थ से कोई विशेष पार्थक्य नहीं है। भानदत्त-कृत पार्थवय भी कोई महत्व नहीं रखता; क्योंकि व्यवहार और किया में श्राखिर इतना श्रंतर नहीं है कि उसके लिए एक नवीन भाव की उद्गावना करनी पड़े | इस तथ्य का देव ने श्रीदावस्था में जाकर अनुभव किया, श्रीर इसीलिए शब्द-रसायन में उसका उल्लेख नहीं है। उसमें केवल ३३ संचारी ही स्वीकृत किए गए हैं। कुछ संचारियों के श्रवान्तर भेद भी देव ने कर डाले हैं, जैसे वितर्क के ४ भेद-विप्रसिपत्ति. विचार. संशय श्रीर श्रध्यवसायः किन्त यह भी उनकी मौतिक उद्भावना नहीं है। यहाँ भी वे भानदत्त का ही अनुवाद कर रहे हैं:-- "वितर्कश्च-तिवधः विचारात्मा, संशयात्माऽनध्यवसायात्मा, विश्रतिपत्त्यात्मारचे त ।" (रस तर-शिश्वी तरङ्ग १)। इसी प्रकार जहाँ श्रन्य रीतिकारों ने श्राठ काम-दशाश्रों का वर्शन किया है. वहाँ देव ने प्रत्येक के श्रानेक उपभेद कर डाले हैं:

चिता :--साधारण-चिता, गुप्त-चिता, संकरूप-चिता श्रीर विकरूप-चिता ।
स्मरण :--स्वेद-स्मरण, स्तम्भ-स्मरण, रोमांच-स्मरण, कंप-स्मरण, स्वरमंग
स्मरण, वैवर्ण्य-स्मरण, श्रीर प्रलय स्मरण।

ये ब्राठ भेद ब्राठ सात्विक भावों के ब्रानुसार किए गए हैं। जिस स्मरण से स्वेद का संचार हो जाय वह स्वेद-स्मरण, जिससे स्तम्भ हो जाएं यह स्तम्भ-स्मरण, इरयादि।

गुण-कथन :--हर्ष-गुण-कथन, ईर्प्या-गुण-कथन, विमोह-गुण-कथन, श्रपस्मार-गुण-कथन, ये चारों भेद चार संचारियों पर श्राधित हैं।

उद्वेग :--वस्तु-उद्वोग, देश-उद्वोग, काल उद्वोग।

प्रवापः --- ज्ञान-प्रवाप, वैराग्य-प्रवाप, उपदेश-प्रवाप, प्रेम-प्रवाप, संशय-प्रवाप, विश्रम-प्रवाप, निश्चय-प्रवाप।

उन्मादः -- मदनोन्माद, मोहोन्माद, विस्मरणोन्माद, विश्वेपोन्माद। स्थाधि: -- संताप-ध्याधि, ताप-ध्याधि, पश्चात्ताप-ध्याधि। मरणः -- ( मरणः के भेद करने की हिम्मत नहीं पड़ी।)

[दे॰ रसविकास ]

कहने की आवश्यकता नहीं कि इस प्रकार के अनावश्यक विस्तार का कोई भी महत्व नहीं है। परिस्थिति के अगु जैसे परिवर्तन हमारे भावों में कितने सूचम परिवर्तन कर देते हैं; इसका हिसाब कीन लगा सकेंगा ? इस प्रकार की संयोजनाओं? द्वारा तो असंख्य नवीन भेदों की स्थिट की जा सकेंती है, अत्युव साधारण विवेक वहीं कहता है कि उपलक्षण-एप में मूल भेदों का वर्णन करके ही प्रसङ्ग की समाप्त कर देशा चाहिए। इस प्रकार का विस्तार रीति के अध्ययन में साधक ने होकर याधक ही होता है।

नायिका-भेद :—वंसे तो श्रार रस के श्रालम्बन का विवेचन होने के कारण नायिका-भेद रस-प्रसंग के ही श्रंतर्गत श्राता है, परन्तु रीतिकाल में वह विवेचन का न केवल एक स्वतंत्र वरन् सर्व-प्रधान श्रंग भी बन गया था। देव ने भी काव्य के सभी श्रंगों की श्रपेचा उसे ही श्रधिक महत्व दिया है। उनका श्रिषकांश माहित्य नायिका-भेद से ही प्रस्त है। भाव-विलास, भवानी-विलास, कुशाल-विलास, प्रेम-तरंग, सुजान-विनोद, सुख्यसागर-तरंग सभी में प्रकारान्तर से रस के श्राधार-भूत नायक-नायिका का ही वर्णन है। "वाणी को सार बखान्यी सिंगार, सिंगार को सार किसोर-किसोरी।" श्रर्थात् वाणी का सार श्रंगार है, श्रीर श्रंगार का सार है दम्पति। दम्पति में भी रस की दृष्टि से नायिका ही मुख्य है। नायिका से श्रभिप्राय उस स्त्रो का है जो यौवन, रूप, कुल, प्रेम, शील, गुण, वैभव श्रोर भूषण से सम्पन्न हो। ऐसी स्त्री ही श्रप्टांगवती नायिका कहलाती है। ये श्रार्श श्रंग केवल स्वकीया में ही सम्भव हैं। परकीया में कुल श्रीर शील का श्रभाव रहता है, सामान्या में शील, कुल, प्रेम श्रीर वैभव का।

जा कामिनि में देखिए, पूरन द्याठहु संग।
ताही बरने नायिका, त्रिभुवन मोहन रंग॥
पहिले जोवन, रूप, गुन, सील, प्रम पहिचानि।
कुल, वैभव, भूषन बहुरि, श्राठों श्रंग बसानि॥

[रस-विलास]

× × × ×

भूषन, जोबन, रूप, शुन, विभव, शीख, कुल, प्रोम। भाठों संग स्वकियाहि के, परकिय बिन कुल नेम॥ सामान्या बिन सील, कुल, प्रोम बिभी पहिचानि। भूषन, जोबन, रूप, गुन, सहित उत्तमा जानि॥

[ भवानी-विखास ]

रीति-काल में देव सबसे श्रधिक विस्तार-प्रिय कवि थे। श्रन्य कवियां न जहाँ नायिका-भेद का वर्णन अधिक से अधिक कर्म, काल, गण, वयःक्रम, दशा श्रीर जाति के श्रनुसार ही किया है, वहाँ देव ने इनके श्रतिरिक्त देश, श्रकृति, सत्व श्रीर श्रंश के श्राचार को भी प्रहण किया है। इस प्रकार उन्होंने श्राठ या नौ श्राचारा को लेकर इस विषय का विस्तार-प्रस्तार किया है :--

> जाति, कर्म, गुण, देस श्रर काल वयः क्रम जानु । प्रकृति, सत्व, नायिका के श्राठी भेद बखान ॥ × × पदमिन्यादिक जाति त्रिय, श्रंस सुदेवी श्रादि। उत्तमादि गुण, कर्म वय, स्विकयादिक मुग्धादि। दशा विरह स्वाधीन-पति श्रादि श्रवस्था हात्र। सरव देव सत्वादि तहँ प्रकृति कफादि जनाव॥

िकशल-विलास ]

जाति-भेद का श्राधार काम-शास्त्र है। इसके श्रंतर्गत स्त्री की काम-सम्बन्धी प्रतिक्रियाओं को दृष्टि में रखते हुए उसके स्वभाव श्रीर शरीर की विशेष-ताओं का विचार श्राता है। जाति के श्रनुसार नायिका के चार भेद हैं:--पिशनी, चित्रिया, शंखिनी और हस्तिनी । संस्कृत में भरत, धनंजय, बिश्वनाथ, श्रीर भानदत्त किसी ने भी इनका वर्णन नहीं किया है; परन्तु हिंदी में इनका श्रारम्भ केशवदास से ही हो जाता है। 'कर्म' से यहाँ नायिका का नायक से सामाजिक सम्बन्ध ही श्रमित्र त है। इस शब्द का प्रयोग कुछ श्रतिब्याप्त-सा है, इसीलिए दास ने इसके स्थान पर 'धर्म' शब्द का प्रयोग किया है, जो वास्तव में कहीं अधिक संगत एवं उचित अर्थ का द्योतक है। हरिश्रीधजी ने भी इसी को स्वीकार किया है। कर्म ( श्रथवा धर्म ) के श्रनुसार नायिका के नीन भेद हैं-स्वकीया, परकीया और सामान्या । वयः क्रम के श्रांतुसार फिर स्वकीया के तीन भेद किए गए हैं-मुखा, मध्या श्रीर श्रीदा। मुख्या के देव ने पाँच भेद माने हैं :--

> १. वयस्मन्धि १२।--१२॥ वर्ष २. नवलवध् १२॥--१३ ,, ३. नवयौवना 38-18 ४. नवस अनंगा 18--14 ५. सबज्ज रवि 14--14

ंडपयु क पाँच भेद प्राचीन विदर्भ देश के परिडतों के अनुसार हैं। नशीन मौड़ीय परिवत इन्हें दूसरे प्रकार से भी कहते हैं :--

## यह प्राचीन विदर्भ मत चनुमत गौद नवीन, बरनत मुग्धा पाँच विधि स्रौरो नाम प्रवीन । [कुराब-विसास ]

वयः सन्धि को तो वयः सन्धि ही कहते हैं, नवल वधू को स्रज्ञात यौवना, नव-यौवना को ज्ञात-यौवना, नवल-मनंगा को नवोदा, भीर सलज्ज-रित को विश्रवध-नवोदा कहते हैं।

वयस् संधि श्रज्ञात श्ररु ज्ञात यौत्रना वाम । नवोद श्ररु विश्रद्ध स्यों मुग्धा पाँची नाम ॥ [कुशल-विलास

ऐमा करने में ग्लांच-लाँच तां थोड़ा अवश्य ही हुई है: उदाहरण के लिए कम से कम नवल-अनंगा श्रीर नवोड़ा के लक्षण पूरी तरह नहीं मिलते। पहले पाँच भेद थोड़े हेर-फेर से विश्वनाथ से—विश्वनाथ से भी नहीं वरन धनंजय से—प्रहण किए गये हैं। धनंजय से विश्वनाथ ने, विश्वनाथ से केशव ने श्रीर केशव से देव ने उन्हें प्रहण किया है। केशव ने केवल चार ही भेद माने हैं—नवलवधू, नवयी उना, नवल अनंगा, लउजा-प्राय रित। देव ने उनमें वयस संधि श्रीर जोड़ कर विश्वनाथ की पाँच संख्या पूरी कर दी है। दूसरे भेद लगभग ज्यों के त्यों भानुदत्त के अनुसार है। प्राचीन विदर्भ तथा नवीन गौड़ीय पण्डितों से देव का संकेत किस श्रीर है यह कहन। कठिन है। वेसे तो उपयुक्त वर्गों का सम्बन्ध विश्वनाथ श्रीर भानुदत्त से है, परन्तु विश्वनाथ उड़ीसा के रहने वाले थे श्रीर भानुदत्त मिथिला के। विदर्भ श्रीर गौड़ उनमें से कोई भी नहीं था। वास्तव में ये दोनों विशेषण देव ने यों ही चलते ढंग से प्रयुक्त कर दिये हैं। विदर्भ-शैली प्राचीन थी, गौड़ी शैली श्रपेशहत श्रवांचीन, यही उनकी उक्ति का आधार है।

मध्या श्रीर धीदा के चार श्रवांतर भेद हैं :--

मध्या प्रौदा

1. रूद यौवना (श्रारूद यौवना) १६-१७ वर्ष लब्धापति २०-२१ वर्ष

२. प्रगट मनोजा १७-१८ ,, रतिकोविदा २१-२२ ,,

३. प्रगरुभ वचना १८-१६ ,, श्राक्रांतनायका २२-२३ ,,

४. विचित्र सुरता १६-२० ,, सविश्रमा २३-२४ ,,

उपर्युक्त विभेद भी देव ने प्रायः उयों के त्यों केशव सेके-शव ने थोड़ा परि-वर्तन का विश्वनाथ से लिए हैं; भीर विश्वनाथ का साधार यहाँ भी धर्मचेय ही है। देव ने उन्हें सीधे विश्वनाथ से नहीं प्रह्या किया, इसका प्रमाण यह है कि इनके कम अथवा नाम आदि में जो पित्वर्तन हुए हैं, वे पहले केशव में निलते हैं।
अतएव उनका दायित्व प्रथवा श्रेय केशव को ही दिया जायगा। हाँ, यह वर्षविभाजन देव का अपना है; परन्तु यह अपने आप में अर्थ-हीन है; क्यों के मानवस्वभाव आयु की घड़ी द्वारा परिचालित नहीं है। आगे चल कर आयु के इन वर्षों को देव ने अंश-भेद के अनुसार भी कम-बद्ध किया है। स्त्री में नायिकात्व केवल ११ वर्ष की आयु तक ही रहता है। ये पैतीस वर्ष अंश-भेद के अनुसार पाँच भागों में विभक्त हैं:—सात वर्ष तक देवी, सात से चौदह वर्ष तक देव-गम्धवीं, चौदह से इक्कीस वर्ष तक गन्धवीं, इक्कीस से अट्टाईस तक गन्धवीं-मानुषी और अट्टाईम से पैतीस तक शुद्ध मानुषी। इनमें देवी (१०॥ वर्ष तक) प्रथा होती है, गन्धवीं (१०॥ से २४॥ वर्ष तक) भोग के लिए और मानुषी (२४॥ से ३४ वर्ष तक) सुख-संजान के लिए होती है।

सुर ग्रंस भवानी पूज्य जग गंधवीं संभी ा-श्रिय। कुल धर्म कर्म संतान हित सरस्वती नर-ग्रंस-त्रिय॥ (भवानी-विलास)

फिर नायिका के प्रति पति के प्रेम के अनुसार स्वकीया के दो मेद और किए गए है — ज्येष्ठा और किनष्डा। यह स्थिति स्वभावतः मान को जन्म देती है, श्रीर मान के अनुसार धीरा, धीराधीरा और अधीरा ये तीन भेद और हो जाते हैं। ये तीनों भेद मुग्धा में तो सम्यव ही नहीं हैं, केवल मध्या और प्रीवा में ही होते हैं, इनका भी मूल आधार धनष्टजय का दश-रूवक है। वैत भानुदत्त और विश्वनाथ दोनों ने ही इनका उल्लेख किया है।

ये तो स्वकीया के भेद हुए। श्रव परकीया के भेद लीजिए:—परकीया के विश्वनाथ ने केवल दो भेद किए हैं—परोहा (कुलटा) श्रीर कन्यका; परनतु भानु-दत्त ने रस मंजरी में परोहा के छः श्रवान्तर भेद भी कर डाले हैं, गुना, विद्य्वा, खिलता, कुलटा, श्रनुशयाना, मुदिता। देव ने ये छ: भेद विस्तार के साथ प्रह्णा किए हैं। केवल श्रवुशयाना के श्रवान्तर भेद छोड़ दिए हैं।

नायिका भेद का तीसरा श्रावार है 'काज-क्रम'। इसके श्रनुसार श्राठ प्रकार की नायिकाएँ मानी गई हैं:—स्वाधीन-पतिका, करलहांतरिता, श्रानिसारिका, विप्रस्तवा, स्विष्टता, उत्करिता, वासकमजा, भो वेत-पतिका। इस विभावन का सर्व-प्रधम उत्केख भरत में मिलता है। उनके परचात किर सभी ने इसे प्रहश्य किया है। मानुदत्त ने भो वेत-पतिका के श्रंतर्गत एक नये भेद शेरस्य-भर्मु का की श्रोर संकेत किया है; श्रीर उसी के श्राधार पर हिन्दी वार्लों ने श्रीवेत-पतिका के निरचय-

पूर्वक दो ग्रीर श्रवान्तर भेद कर डाले हैं। प्रवस्त्यत-पितका ग्रीर श्रागत-पितका। देव इससे भी श्रागे बढ़े हैं श्रीरं उन्होंने एक सूत्रम भेद गतागत-पितका भी जोड़ दिया है। देव ने यह भेद-विस्तार काल-क्रमातुसार माना है। यहाँ 'काल' शब्द विचारणीय है। काल का प्रयोग देव से पूर्व केशव ने भी किया है:—

देश काज वय भाव ते केशव जानि श्रनेक । ( रसिक-श्रिया )

यह शब्द यहां परिस्थिति के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है, क्योंकि उपयुक्त आठों अंद नायिका की विशेष परिस्थिति-जन्य मनोइशा (अवस्था) को ही व्यक्त करते हैं। भरत और विश्वनाथ ने इनको 'अवस्था' कहा है और हिन्दी के प्रायः आचार्यों ने, स्वयं देव ने भी कई एक स्थानों पर उसे स्वीकृत किया है। वास्तव में ये दोनों शब्द ही थोड़े अस्पष्ट एवं अतिव्यात हैं। परन्तु किर भी काल को अपेषा अवस्था कहीं अधिक उपयुक्त और संगत है।

इसके बाद फिर 'गुण' के अनुसार इन सभी नायिकाओं के तीन तीन भेंद होते हैं—उत्तमा, मध्यमा और अधमा। इसका भी मूल आधार भरत का नाट्य-शास्त्र ही है, परन्तु भरत ने गुण के स्थान पर प्रकृति शब्द का प्रयोग किया है, जो निस्सन्देह अधिक ब्यंजेक और स्पष्ट है। दशा अर्थात् मनोदशा के अनुसार साधारणतः तीन भेद होते हैं:—अन्य-संभोग-दुःखिता, गर्बिता तथा मानिनो। देव ने नायिका के आठों अंगों के अनुसार गविता के कुल-गर्बिता, शील-गर्बिता, रूप-गर्बिता, योवन-गर्विता, आदि आठ अवांतर भेद कर डाले हैं। परन्तु देव की प्रस्तार-भियता यहीं पर नहीं हकी। उन्होंने प्रकृति, सस्य और देश के कमानुसार भी नायिकाओं का प्रस्तार किया है। प्रकृति के तीन प्रकार:—ात, पित्त, कफ।

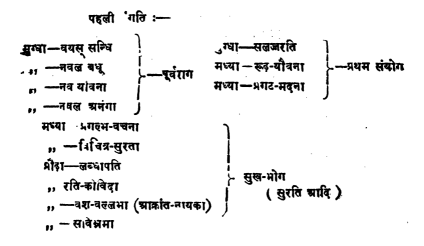
सन्य के १ प्रकार :--सुर, किन्नर, यज्ञ, नर, पिशाच, नाग, खर, किप, स्त्रीर काक।

देश के श्रनेक भेद : — मध्यदेश वधू, मगध वधू, कौशल वधू, पाटल वधू, उत्कल वधू, किलंग वधू, कामरू वधू, वंग वधू, विन्ध्यवन वधू, मालव वधू, आभीर वधू, किलंग वधू, कुंकल (कोंकण) वधू, केरल वधू, द्राविद वधू, केलंग वधू, करनाटक वधू, सिन्धु वधू, गुजरात वधू, मात्वाइ वधू, कुरुदेश वधू कुरमी (कुर्माचल) वधू, पर्वत वधू, भुटंत वधू, काश्मीर वधू, श्रीर सीवीर वकू वह विस्तार सभी भीर भी श्रागे चला है श्रीर जाति श्रर्थात् वर्ष-व्यवसाय तथा वाल की इटिंट से भी भेदों को बदाया गया है: —

- ( श्र ) देवल-1-देवी, २-पूजनहारी, ३-द्वारपालिका ।
- ( श्रा ) रावत--१-राजकुमारो, २-धाय, ३-सखी, ४-दूती, ४-दासी।
- (इ) राजनगर—१-जोहरिन, २-ज्ञोपिन, ३-पटवाइन, ४-सुनारिन, ४-गंधिन, ६-तेलिन, ७-तमोलिन, ८-हलवाइन, १-मोदिन, १०-कुम्हारिन, ११-दर्राजन, १२-चूहरी, १३-गणिका।
- (२) पुरबासिन--१-त्राह्मण्री, २-राजपूतनी, ३-खतरानी, ४-वैश्यानी, ४-कायस्थनी ६-सूद्रिनी, ७-नाइन, प्र-मालिन, १-घोबिन।
- (३) प्रामीणा-१-प्रहोरिन, २-काञ्चिन, ३-कजारिन, ४-कहारी, ४-नुनेरी ।
- ( ४ ) बनबासिन---१-मुनितिय, २-व्याधिनी, ३-मोलनी ।
- ( १ ) सेन्या---१-बृबली, र-वेश्या, ३-मुकेतिनी ।
- (६) पथिकतिय १-वनजारिन, २-जोगिन, ३-नटनी, ४-कुवेरनी ।

इस प्रकार देव ने अन्य कवियों को अपेता प्रकृति, सत्व, श्रंश श्रीर दंश, ये चार भेद श्राधिक माने हैं। पहले तो, ये चारों भेद-क्रम भी सर्वधा मौलिक नहीं हैं-प्रकृति, यत्व और श्रंश का विवेचन तो श्रायुर्वेद तथा काम-शास्त्र में मिलता है। देश-भेद का संकेत मम्मट ने काव्य-प्रकाश में तथा केशव ने रसिक-श्रिया में पहले ही दे दिया है। पास तथा वर्ण-व्यवसाय श्रादि के श्रनुसार वर्णन रहीम के 'बरवै नायिका भेद' में है। दूसरे फिर इस भेद-बिस्तार के श्रीचित्य का प्रश्न भी उठता है। बया ये सभी प्रकार की खियाँ श्वंगार रस के विभावान्तर्गत श्रा जाती हैं ? क्या नाइन, तेजिन, चूहरिन सभी श्रव्टांगवती नायिकाएं हैं ? क्या बे त्यागी, कृती, कुलीन, मानी श्रादि विशेषणों से सम्पन्न नायक की रित का श्राजम्बन मानी जा सकती हैं। साहित्य-शास्त्र की दृष्टि से तो इन सब का विस्तार श्रनुचित है ही। उसके श्रनुसार तो ये श्रधिक से श्रधिक इती श्रादि श्रवर भेड़ों के अन्तर्गत आ सकती हैं। विवेक और सुरुचि की दिन्ट से भी यह सब वितएडा मात्र है। भला खर, पिशाच श्रादि सन्वों से युक्त नायिकाएं सहृदय की रित का आजम्बन कैसे मानी जायँगी ? वास्तव में इस विस्तार से रस-शास्त्र के मनोवैज्ञानिक विवेचन में किसी प्रकार की वृद्धि नहीं होती--त्ररन् नायिका-भेद का उद्देश्य ही अष्ट हो जाता है।

उपयु क भेद-विस्तार के प्रतिरिक्त, देव ने अपने ढंग से वर्ग बनाकर कुछ नवीन संगतियाँ बैठाने का प्रयत्न भी किया है। उनमें दो मुख्य है:—एक तो मुख्या, मध्या और प्रौदा के विभिन्न भेदों की पूर्वराग, प्रथम-संयोग, और सुख-भोग के साथ संगति; दूसरी कामदशा, प्रवस्था और हाव की कमकः सुक्या, मध्या और शौदा के साथ संगति।



#### दूसरी संगति:---

सुग्धा-के श्रंतर्गत श्रमिलाषा श्रादि श्राठ कामद्शाश्रों का वर्णन । मध्या-के श्रंतर्गत स्वाधीन-पितका श्रादि श्राठ श्रवस्थाओं का वर्णन । भोदा-के श्रंतर्गत लीला-विलास श्रादि दश हावों का वर्णन ।

इन दोनों सगतियों में थाड़ी विचित्रता श्रवश्य है, परन्तु उनका न तो विशेष श्रीवित्य ही माना जा सकता है श्रीर न महत्व ही। श्रीवित्य की दृष्टि से तो मुग्धा के भथम चार भेदों में पूर्वानुराग या पूर्वराग-वियोग मानना श्रसंगत होगा। यह ठीक है कि भय श्रार लाज क कारण मुखा-मिलन का ( सुरति का ) पूर्य सुख भार नहीं कर पाना, परन्तु मिअन का श्रभाव यहां नहीं होता है; श्रतएव पूर्वराक्तियोग की स्थिति सुग्धा के लिए श्रनिवार्य नहीं मानी का सकती। दूसरी संगति इससे अधिक दूरारू अर्थेर अयुक्त है। एक श्रोर तो, एहली संगति में. सुग्धा को भय श्रीर लाज के कारण मिलन की श्रनुभूति के भी श्रयोग्य माना गया 🕏 दूसरी श्रोर फिर द्वितीय संगति में, इसके श्रंतगंत प्रलाप, उद्वेग, मरण श्रादि विकलित काम- रशाओं को भी लगा दिया गया है। पूर्वराग में आओं काम-दशाओं का श्रंतर्भाव ही कुल संवत नहीं है। इसी अकार श्राठ श्रवस्थाओं को मुख्या में चाहे न भी मानिए-पद्यपि भानुदत्त, बितामीण श्रादि सभी ने ऐसा किया है-परनतु श्रीश को उनसे वंचित करना किसी प्रकार भी उचित नहीं होगा। श्रीदा श्रीर हावों की संगति के विषय में भी यही कहा जा सकता है। विश्रम, विश्विति . जिलास, कीला आदि की सम्भावना तो एक प्रकार से मुखा और मध्या में ही अधिक है। भौदा में गंभीरता भा जाती है, भतप्व उसे यह सब न अधिक इविकर

ही होता है, नै शोभन ही । देव को स्वयं अपने इस सिद्धांत के खचरपन का

दसा, श्रवस्था, हात्र दस जद्यपि सकत्न त्रियानि । तदपि सुक्रति क्रम ते कहत सुग्ध, मध्य, धौदानि ॥

[ सुजान-विनोद ]

परन्तु विस्तार बढ़ाना श्रीर मीजान लड़ाना एनका कुछ स्वभाव ही हो. गया था। इसी लिए श्रन्त तक वे नायिका-भेद का इसी क्रम से वर्णन करते रहे !

नायिका के श्रतिरिक्त देव ने नायक, नायक के सहायक, दृती श्रादि का भेंडे वर्णन किया है, परन्तु वह साधारण परम्परा के श्रनुसार ही है, उन्होंने श्रपनी श्रोर से उसमें कोई उस्तेख योग्य उज्जावना नहीं की।

श्रालंकार— देव ने श्रलंकारों का केवल दो स्थानों पर विवेचन किया है— एक भाव-विलास के श्रांतिम विलास में—दूसरे शब्द-रसायन के श्राठवें श्रीर नर्षे प्रकाश में। भावविलास में केवल ३१ श्रलंकारों के बहुत ही चलते हंग से सक्त्य-उदाहरण दिए गए हैं। श्रारम्भ में देव ने केवल ३१ श्रलंकारों को ही मुख्य माना है:—

> श्चलंकार मुख्य उनतालीस हैं देव कहैं येई पुराननि मुनि मतनि में पाइये श्वाधुनिक किंव न के सम्मत श्चनेक श्रौर, इनहीं के भेद श्रौर विविध बताइये॥

> > भावविलास ]

श्रयांत मुख्य श्रलंकार २१ ही हैं—प्राचीन श्राचारों का ऐसा ही मत है। आधुनिक कि (श्राचार्य) श्रीर भी श्रनेक श्रलंकारों की मानते हैं, परन्तु वे हनके ही मेद हैं—स्वतंत्र नहीं हैं। प्राचीनों से यहां देव का तारपर्य मम्मट, दयही श्रादि का ही है—उन्होंने भी श्रलंकारों की संस्था त्रमश: ३८ श्रीर २६ मानी है। बाद में तो श्र्यों उयों समय कीतता गया उनकी संस्था में वृद्धि होती गई! यहां तक कि मम्मट में वह ७०, रुय्यक में ८४, विश्वनाथ में ६० तक पहुंच गई। कुवलयानन्द्कार ने उसे श्रीर भी श्रागं खींचकर १२० तक पहुंचा दिया। 'श्राधुनिक किवन' से देव का इन्हीं परवर्ती श्राचार्यों का श्राशय है। मात्र-विलास में दिए हुए श्रलंकार प्रायः दयही के श्रनुसार ही हैं—दंडी से देशव ने श्रीर केशव से देव ने उन्हें प्रहण्ण क्षिया है, इसीलिए यथा-संस्थ श्रादि कुछ श्रलंकारों के नाम संस्कृत श्राचार्यों श्रमुसार न होकर देशव के श्रनुसार ही हैं। दंडी ने वैसे तो श्रलंकारों की श्रंक्या देद मानी है—परन्तु इनमें श्रनुपास श्रीर यमक दो शब्दालंकार भी श्रम्तभू त

हैं। इसिलए उनके मर्थालंकार केवल २४ रह जाते हैं। इन २४ में उन्होंने भामह के मनन्वय, उपमेयोपमा मौर सन्देह को प्रथक न मान कर उनका उपमा में मंतर्भाव कर लिया है। देव ने दंडी के २४ म्रलंकारों के खाथ इन २ को भी स्वतन्त्र ही माना है। इस प्रकार दंडी के २७ म्रलंकार ज्यों के त्यों देव ने स्वीकृत कर लिए हैं— केवल दो म्रलंकार—वक्रोक्ति म्रोर पर्यायोक्ति— ही ऐसे रह जाते हैं जिनको दंडी ने स्वतंत्र-रूप से प्रहल्प नहीं किया। परन्तु पर्यायोक्ति की भामह में प्रथक सत्ता स्वीकृत की गई है— श्रीर वक्रोक्ति को म्रलंकारों का मृलाघार माना गया है। म्रलएव ये दोनों म्रलंकार वहीं से केशव की कवि-प्रिया की यात्रा करते हुए भाव-विकास तक भ्रा पहुँचे हैं।

| देव                                                           | केशव                     | दण्डी                               | भामह               |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|--------------------|--|--|--|--|
| १. स्वाभावोक्ति                                               | (जाति स्वभाव)            | स्वाभावोक्ति                        | स्त्राभागोक्ति     |  |  |  |  |
| २. उपमा                                                       | उपमा                     | उपमा                                | उमपा               |  |  |  |  |
| ३. उपमेयोपमा परस्परोपमा (उपमा का भेद)-(उपमा का भेद) उयमेयोपमा |                          |                                     |                    |  |  |  |  |
| . ४. संशय                                                     | (उपमा का भेद)            | संशय                                | र्सशय              |  |  |  |  |
| ५. श्रनन्वय                                                   | (उपमा का भेद)            | (उपमा का                            | भेद्) ग्रनन्वय     |  |  |  |  |
| ६.रूपक                                                        | रूपक                     | रूपक                                | रूपक               |  |  |  |  |
| ७. ग्रतिशयोक्ति                                               | ग्रतिशयोक्ति             | ग्रतिशयोक्ति                        | श्रतिशयोक्ति       |  |  |  |  |
| <b>⊏. समासोक्ति</b>                                           | समासोक्ति                | समासोक्ति                           | समासोक्ति          |  |  |  |  |
| <b>१. सहोक्ति</b>                                             | सहोक्ति                  | सहोक्ति                             | सहोक्ति            |  |  |  |  |
| १०. विशेषोक्ति                                                | विशेषोक्ति               | विशेषों <del>कि</del>               | विशेषोक्ति         |  |  |  |  |
| ११. व्यतिरेक                                                  | ब्य तिरेक                | <b>व्यतिरेक</b>                     | <b>ब्यतिरेक</b>    |  |  |  |  |
| १२. विभावना                                                   | विभावना                  | विभावना                             | विभावना            |  |  |  |  |
| <b>१३.</b> उत्प्रेचा                                          | उस्प्रे चा               | उरश्रेचा                            | उछोचा              |  |  |  |  |
| १४. श्राचेप                                                   | श्रचेप                   | भ्राचेप                             | श्राचेप            |  |  |  |  |
| १४. दीपक                                                      | दीपक                     | दीपक                                | दीपक               |  |  |  |  |
| <b>१६. उदा</b> त्त                                            | उदात्त                   | उदात                                | उदात               |  |  |  |  |
| १७. श्रपन्हुति                                                | श्चपन्हुति               | <del>ग्र</del> पन्हुति<br>-         | श्रपन्हुति         |  |  |  |  |
| १⊏. स्लेष                                                     | श्लेष                    | श्लेष                               | श्लेष              |  |  |  |  |
| ११. भ्रर्थान्तरन्यास                                          | <b>श्चर्थान्तरन्या</b> स |                                     | श्रर्थान्तरन्यास   |  |  |  |  |
| २०. ब्याजस्तुति                                               | ब्याजस्तुति              | ब्याजस्तुति                         | <b>ब्याजस्तुति</b> |  |  |  |  |
| २१. भ्रप्रस्तुतप्रशंसा                                        | • • •                    | ब्र <del>प्रस्तुतप्रशंसा</del><br>( | चप्रस्तुतप्रशंसा   |  |  |  |  |
| २२. स्नावृत्ति-दीपक                                           |                          | (ब्रावृत्ति)                        | आर्र्गत-दीपक       |  |  |  |  |
| २३. निक्रीना                                                  | निदर्शना                 | निदर्शना                            | निदर्शना           |  |  |  |  |

| ९४. विरोध          | विरोध          | विरोध          | विरोध          |
|--------------------|----------------|----------------|----------------|
| २४. परिवृत्ति      | परिवृत्त       | परिवृत्ति      | परिवृत्त       |
| २६. रसवत्          | रसवत्          | रसवत्          | रसवत्          |
| २७. ऊर्जस्वल       | ऊर्जस्यल       | ऊर्जस्वल       | ऊर्जस्वस       |
| २८. प्रेम          | प्रेम          | प्रेम          | प्रम           |
| २६. समाहित         | समादित         | समाहित         | स गहित         |
| ३०. क्रम           | 秀म             | क्रम यथासंख्य  | यथासंख्य       |
| ३१. तुत्त्वयोगिता  | तुल्ययोगिता    | तुल्ययोगिता    | तुरुययोगिता    |
| ३२. भाविक          | भाविक          | भाविक          | भावि <b>क</b>  |
| ३३. संकीर्ण        | (उपमा में ही म | ाना है) संकर्ण | संकीर्ण        |
| <b>4४.</b> श्राशिष | त्र्याशिप      | श्राशिष        | श्राशिष        |
| ३४. लेश            | लेश '          | <b>बे</b> श    | ऌ, <b>य</b>    |
| ३६. सूच्म          | सूचम           | सूचम           | मस्च           |
| ्३७. हेतु          | हेत्           | हेत्           | हेत्           |
| ३८. पर्यायोक्ति    | पर्यायोक्ति    | पर्यायोक्ति    | पर्यायोक्ति    |
| ३१. वक्रोक्ति      | वक्रोक्ति      | वकोक्ति        | श्रं लकारों के |

[मूलाधार रूप में स्वीकृत]

श्रागे चलकर शब्द-रसायन में इस प्रसंग का श्रधिक विस्तार-पूर्वक विवेचन किया गया है—वहां ४० मुख्य श्रलंकार, श्रीर ३० गौण, इस प्रकार कुल मिलाकर उनकी संख्या ७० मानी गई है, रगथ ही यह भी संकेत कर दिया गया है कि मुख्य-गौण के मिश्र-श्रमिश्र भेट मिलकर श्रनेक हो जाते हैं:—

मुख्य गौण विधि भेद करि, हैं श्रर्थालंकार । मुख्य कही चालीस विधि, गौण सुतीस प्रकार॥ मुख्य गौण के भेद मिलि, मिश्रित होत चनंत। गुप्त प्रगट सब काव्य मैं, समुम्बत हैं मितमंत॥

[शब्द-रसायन]

शब्द-रसायन में भेदों को छोड़कर लगभग ८४, ८६ अलंकारों से खश्च उदाहरवा दिए गए हैं —िजिसमें काब्यालंकार से कुवलयानन्द तक के अनेक अलंकार आ जाते हैं। भाव-विवास के उपयु क ३६ अलंकारों के अतिरिक्त यहां जो अध्य अलंकार दिए हुए हैं वे इस प्रकार हैं: १. उक्लेख, २. समाधि, ३. द्रष्टांत, ४. असम्भव, ४. असंगति, ६. परिकर, ७. तद्गुण, ८. अतद्गुण, ६. अनुज्ञा, १०. अवझा, ११. गुण्यवत, ६२. प्रस्थनीक, १३. लेख, १४. सार, १४. मीबित, ३६.

कारणमाला, १७. एकावली, १८. मुद्रा, १६. मालादीपक, २०. समुच्चय, २१. सम्भावना, २२. प्रहर्षण, २३. मुदोक्ति, २४. व्यादीक्ति, २४. विवृतीकि, युक्ति, २७. विकत्प, २८. श्रत्युक्ति, २१. श्रांति, ३०. स्मरण, ३१. प्रयुक्ति, ३२. निरुचय, ३३. सम, ३४. विषम, ३४. श्रहप, ३६. श्रधिक, ३७. श्रन्योन्य, ३८. सामान्य, ३१. विशेष, ४०. उन्मीलित, ४१. श्रर्थापत्ति, ४२. पिहित, ४३. विधि, ४४. निषेध, ४४. श्रन्योक्ति । इनमें दृष्टांत का श्राविष्कार एक्ट ने किया था; च्याजोक्ति का वामन ने; श्रधिक, अन्योन्य, असंगति, एकावली, कारणमाला, तद्गुर, परिवर, प्रत्यनीक, पिहित, भ्रांति, भीतित, विषम, विशेष, समुख्यय, सार श्रीर स्मरण का रुद्धट ने: श्रथांपित श्रीर समाधि का भीज ने; श्रतद्गुस, मालादीपक, सामान्य श्रीर सम का मम्मट ने; उल्लेख, काब्यार्थापत्ति श्रीर विकल्प का रुय्यक ने; श्रत्युक्ति, श्रनगुण या गुण्यत, श्रवज्ञा, श्रसम्भव, एन्मीखित, अहर्षण, ग्रीर सम्भावनाका चन्द्रालीककार ने; तथा श्रद्धा, श्रहप, गृशीकि, निषेध (प्रतिषेध), युक्ति, विधि, विव्तोक्ति, श्रीर मुद्रा का कुवलयानन्द के लेखक ने । निश्चय भ्रान्तापन्हति का ही दूसरा नाम है-विश्वनाथ ने इसका 'निश्चय' नाम से ही एरलेख किया है। अन्योक्ति नाम संस्कृत में नहीं मिलता है-परन्त हिन्दी में इसका केशवदास से ही स्वतंत्र रूप में उठलेख है। प्रश्युक्ति वास्तव में उत्तर श्रथवा प्रश्नोत्तर श्रलंकार का ही रूप है-जिसका श्राविष्कार रुद्धट ने किया था। उपयुक्त श्रवंकार वर्णन किसी नियम श्रथवा क्रम-विशेष के श्रधीन नहीं है। इसमें मुख्य श्रलंकार कौन-से हैं श्रीर गीए कौन-से इसका भी स्पष्ट रूप से निर्देश नहीं है, वर्णन-विस्तार तथा पहले वीछे के हिसाब से ही थोड़ा बहुत अनुमान खगाया जा सकता है। जिनको कवि ने महत्वपूर्ण माना उनको पहले दिया है श्रीर विस्तार-पूर्वक दिया है शेष को बाद में चलता कर दिया है। जी ३१ अलंकार भाव-विलास में दिए हए हैं उनको यदि भामह. दण्डी श्रादि के साच्य पर प्रधान मान भी लिया जाए. फिर भी शेष ४४, ४६ श्रलंकारों के चयन में किस सिदांत को श्राधार बनाया गया है, यह जानना कठिन है। यह श्राधार श्रबंकार का स्वतंत्र महत्व एवं जोक-प्रियता ही हो सकती थी परन्तु देव-द्वारा स्वीकृत भनेक भक्षंकार स्पष्टत: ऐसे हैं जो इस कसौटी पर खरे नहीं उतरते:- जैसे इसम्भव, प्रयुक्ति, निषेध, श्ररूप, श्रधिक शादि जो प्राचीन होते हुए भी स्वतंत्र महत्व नहीं रखते। इसके विपरीत, कतिपय अत्यन्त महत्वपूर्व तथा प्रचित मलंकारों को छोड़ दिया गया है--उदाहरण के लिए काव्यक्षिंग, प्रतिवस्त्पमा, पिसंख्या इत्यादि वास्तव में, देव ने यह चयन किसी निरिचत आधार को

सेकर नहीं किया, वरन् श्रपनी व्यक्तिगत रुचि तथा उदाहरण-सुविधा को हिट में रखकर ही किया है।

शब्दालंकारों में देव ने श्रनुशास, यमक श्रीर चित्र का ही उन्जेख किया है—इनमें भी एक प्रकार से चित्र का ही मुख्यरूप से प्रहण है क्योंकि श्रनुप्रास श्रीर यमक को तो चित्र के श्राधार-रूप माना गया है:—

> श्रनुप्रास श्रह यमक ये, चित्र कान्य के मूल । इनहीं के श्रनुसार सों सकल चित्र श्रनुकूल ॥

शब्द-रसायन ]

यमक के अन्तर्गत उन्होंने सिंहा बलोकन का भी उल्लेख किया है—-परन्तु उसका बच्चण नहीं दिया। चित्र के कामधेतु, सर्वतोमद्द, पर्वत, न्हार, कपाट, धनु, कमब आदि अनेक भेदों का उल्लेख है—जिनमें एकाचर, अनुबोम-कम, गतागत कम, तथा अंतर्जािका आदि का चमःकार दिखाया गया है।

देव की श्रालंकार-विषयक दो मान्यताएं: —श्रलंकाों के विषय में देव की दो मान्यताएं श्वितरागिय हैं —एक तो यह कि उन्होंने शब्दालंकार को, श्रीर उससे तारपर्थ्य उनका मुख्यतः चित्र से है, श्ररयन्त हेय माना है। इनमें शाब्दिक माधुर्थ्य श्रीर चित्रोपमता श्रवश्य रहती है परन्तु श्रर्थ का श्रभाव श्रथवा क्लिप्टता होने के कारण इन्हें 'मृतक काव्य' श्रथवा 'श्रेत काव्य' ही माना जा सकता है: —

मृतक काब्य बिनु श्रर्थ के कठिन श्रर्थ की प्रेत ।

शब्द्-रसायन ]

शब्द-चित्र का भादर करने वालों पर किव ने तीच्या ब्यंग्य किया है:--

सरस वाक्य पद, श्ररथ तजि, शब्द चित्र समुहात । दिध, घृत, मधु, पायस तज, वायसु चाम चबात ॥

[ शब्द-रसायन ]

चित्र-कान्य के प्रति यह शुद्ध रसवादी दृष्टिकोण है। संस्कृत-साहित्य-शास्त्र के आरम्भिक युग में — अथात भामह से ग्रानन्दवर्धन के पूर्व तक ग्रलंकार-चमस्कृति का अत्यधिक महत्व रहा। इसका प्रभाव उस समय के कवियों पर भी पड़ा था और बाण, भारिव, माघ ग्रादि के लिए भी शब्द-कीड़ा ग्रनिवार्थ्य हो गई थी। बाण ने स्थान स्थान पर शब्द-चित्र प्रदेलिका न्नादि का प्रयोग किया है, माघ ने प्रक पूरा सर्ग हो इनको समर्पित कर दिया है। न्नानन्दवर्धन और अभिनद-गुप्त ने ज्विन की प्रतिष्ठा करते हुए रस-ध्विन को उत्तम-काष्य माना न्नीर रस से हीन,

केवल शब्द-चमत्कार पर आश्रित चित्र आदि को अधम काव्य में परिगणि किया। परन्तु फिर भी, चाहे अधम ही सही, चित्र को उन्होंने काव्य संज्ञा से विष्यत नहीं किया — क्योंकि वे मानते थे कि किसी न किसी रूप में सौन्द्यं कीः (चाहे वह सर्वथा वाह्य ही क्यों न हो) ध्विन उसमें अवश्य वर्तमान रहती है। आनन्द्वर्थन से लेकर मम्मट तक सभी ध्विन-वादियों का यही दिन्दकोण रहा।

> 'शब्दचित्रं वाच्यचित्रमन्यंग्यं त्ववरं स्मृतम्' ॥४॥ चित्रमिति गुणालंकारो युक्तम् । श्रन्यंग्यमिति स्फुटप्रतीयमानार्थरहितम् । (कान्य-प्रकाश १, ४,

श्रयात जिस कान्य में शब्द चित्र श्रीर वाच्य चित्र हों श्रीर व्यंग्य श्रयं न हो उसको श्रधम कान्य कहते हैं। श्रव्यंग्य शब्द का श्रयं है जिसका कोई शीम प्रतीयमान श्रयं न निकलता हो। दूसरे शब्दों में, जहाँ श्रयं का कोई सौंदर्य ध्वनित न हो, केवल शब्द-सौंदर्य ही ध्वनित हो।—परन्तु श्रागे चलकर विश्वभाध ने चित्र को काब्य मानने से साफ इन्कार कर दिया। अउन्होंने स्पष्टतः चित्र को काब्य में 'गडुभूत'—श्रयात गले में लटके हुए मांस की तरह किसी प्रकार का उपकार करने में श्रसमर्थ, केवल भाररूप माना—

### काच्यान्तर्गडुभूततया तु नेह प्रपञ्च्यते।

श्रीर प्रहेलिका श्रादि में तो रस की परिपंथी होने के कारण—श्रत्नंकारत्व भी स्वीकृत नहीं किया। देव की भी ठीक यही स्थिति है। जिस प्रकार घोर तिरस्कार करने के उपरांत भी विश्वनाथ ने परम्परा के श्रनुसार चित्र का थोड़ा बहुत वर्णन किया है, इसी प्रकार देव ने भी भिन्न रुचि के लोगों के लिए उसके कुछ भेद दे दिए हैं।

देव को दूसरो मान्यता श्रर्थालंकार सम्बन्धी है—वह यह कि श्रलंकारों में सबसे मुख्य हैं उपमा श्रीर स्वाभावोक्ति:—

त्रलंकार में मुख्य हैं, उपमा त्रीर सुभाव। सकल त्रलंकारिन विषे, परसत्प्रगट प्रभाव।।

( श० र० )

% केचिचित्रारुषं तृतीयं काव्यभेदिमिच्छन्ति । तदाहुः 'शब्दचित्रं वाष्य-चित्रमव्यंग्यं त्ववरं स्मृतम् । इति तस्न' (साहित्यदर्पण् ४ परिच्छेद )

श्रीर इन दोनों में भी उपमा का महत्व श्रधिक है-सकल श्रतंकारनि विषे, उपमा श्रंग उपंग। सकल अलंकारनि विषे, उपमा श्रंग खलाहि। या (शःर०)

स्वाभावोक्ति का श्रलंकार-शास्त्र में इतना महत्व कभी नहीं रहा। कु तक नै तो उसको श्रलंकार ही नहीं माना 'शरीरं (स्वभावं) चेदलंकारः किमलं कुरुतेऽपरम' भामह ने बक्रोक्ति को श्रीर दरही ने श्रतिशयों क को श्रलंकारों का मुलाधार माना है--श्रीर दोनों ने स्वाभावोक्ति को जो स्थूलतः वक्रोक्ति श्रथवा श्रतिशयोक्ति के विपरीत पडती है, साधारण श्रद्धंकार हो माना हैं। मन्मट श्रीर विश्वनाथ का भी यही मत है। ऐसी दशा में स्वभावतः यह प्रश्न उठता है कि देव ने स्वभावोक्तिः को इतना ब्यापक महत्व किस आधार पर दिया? कम से कम किसी प्राचीन श्राचार्थ्य का प्रमाण इस विषय में नहीं है। श्रतएव यह देव का श्रपना रुचि वैशिष्टय ही है, यही मानना होगा।

यद्यपि इसका कारण उन्होंने कुछ नहीं दिया फिर भी उनके रसवाद से इस मान्यता का सम्बन्ध स्थापित कर लेना कठिन न होगा। कथन की साधारणत: तीन शैलियाँ हैं--एक वक्रोक्ति जिसमें बात को घुमा फिरा कर कहा जाता है, दूसरी श्रतिशयोक्ति जिसमें बात को बढ़ा चढ़ाकर कहा जाता है. तीसरी स्वभावोक्ति जिसमें बात को सहज रूप में श्रर्थात बिना किसी धुमात फिरात-या बढ़ात चढ़ात के कहा जाता है। इन तीनों में ही चित्त को चमःकृत करने की शक्ति है. परन्तु वक्रता श्रीर श्चतिशय में जहाँ बुद्धि का माध्यम श्वनिवार्थ्य है, वहाँ स्वभाव-वर्णन में उसका महत्व श्रव्यंत नगएय है। इसकी पहुंच हृदय में सीधी है- मस्तिष्क में होकर नहीं है, श्रतएव पहले दो की श्रपेका यह मार्ग रसवाद के श्रधिक निकट है। इसीलिए रसवादी देव ने इसको इतना गौरव दिया है-स्वभावोक्ति से वास्तव में उनका स्पष्ट श्रभित्राय भावों की सीधी श्रभिष्यक्ति से है जो रसवाद का प्राण है।-ज्यापक रूप में विचार करने पर भी, स्वभावोक्ति को इतना गौरव देना श्रनुचित नहीं माना जा सकता । वयोंकि कोई भी वर्णन जब तक कि वह स्वामाविक न ही काव्यगुरा का श्रिष्ठारी नहीं माना जा सकता-श्रद्धाभाविक वर्णन श्रपने समस्त श्रतंकार वैभव के होते हुए भी सहृदय के चित्त का रंजन नहीं कर सकता। इसीलिए श्रस्वाभाविकता पर श्राश्रित विभिन्न दोषों को रस का श्रपकर्षक कहा गया है । श्रंत में, तत्व-देप्टि से भी, स्वाभाविकता-श्रर्थात् सत्य काव्य-सौंदर्य का श्रनिवार्य यांग है।

यहाँ तक तो हुई स्वभावोक्ति की बात । परन्तु देव इसके आगे, उपमा को और भी श्रिधिक महत्व देवर उसको सभी श्रलकारों का मूल मानते हैं। उपमा के उन्होंने एकदेशोपमा, सर्वांगोपमा श्रादि साधारण भेदों के श्रितिरक्त कुछ नवीन भेद भी किये हैं। उदाहरण के लिए श्रनेक श्रलंकारों को उपमा का श्रंगभूत मानते हुए उनके श्रंत में उपमा जोड़ दिया है—स्वभावोपमा, निश्चयोपमा, स्मरणोपमा, अमोपमा, सन्देहोपमा, श्रिधकोपमा, तुल्ययोगोपमा, श्रावेपोपमा, उल्लेखोपमा आदि। इतना ही नहीं जिन स्थितियों में उपमा का श्रयोग हो सकता है उन सबको भी उन्होंने उसके श्रन्तर्गत खपा दिया है, मानो वे उपमा के स्वतन्त्र भेद हों:—

बैर, प्रीति, मद ईर्षा, क्रीडा, वचन, विलास ।
स्तुति, निंदा, करुना दया, हर्ष, हास, उपहास ॥
सुमृति, सांत, संदेह सुख, निश्चै तर्क विवाद ।
उद्यम, श्रादर, श्रनादर, मान, प्रमान प्रसाद ॥
बिनती, छोभन, छमापन, श्राभाषन, श्रपमान ।
श्रंगीकार, उदारता, श्रहंकार, श्रनुमान ॥
उपमा सम्भव, श्रसम्भव,श्रनुगुन, संग, श्रसंग ।
नात्पर्य घुनि, व्यंग्य हूँ, वाच्य, लक्य, साभंग ॥

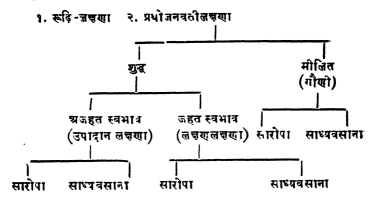
(श० र०-प्रकाश १)

कहने की श्रावश्यकता नहीं कि यह सब खिखवाड़ है। जहाँ तक कि श्रामन्वय, सन्देह, स्मरण, भ्रम श्रादि श्रवंकारों को उपमा में श्रन्तभू त करने का प्रश्न है, वहाँ तक तो कोई विशेष श्रन्तम नहीं पड़ता क्योंकि ये श्रवंकार वस्तुतः श्रीपम्यम्यक ही हैं। परन्तु भीति, मद, ईप्यां श्रादि संचारियों तथा बेर श्रादि स्वभाव-वृक्तियों से उपमा का प्रंथि-बन्धन निरर्थक है; श्रीर उसको एक विफल वैचिन्य-प्रदर्शन के श्रतिरिक्त श्रीर क्या कहा जा सकता है। उपमा को सब से प्रधान ही नहीं वरन् सभी श्रवंकारों का मूल श्राधार मानना देव की मौलिक उद्भावना नहीं है। संस्कृत साहित्य-शास्त्र में वामन ने सब से पूर्व इस सिद्धांत की घोषणा की थी—श्रीर हिन्दों में भी देव से पूर्व भूषण इसको प्रहण कर चुके थे 'भूषन सब भूषनि में उपमा उत्तम चाहि।' जैसाकि श्रवंकारों के मनोवैज्ञानिक श्राधार का विवेचन करते हुए कहा गया है; उपमा के मूल में मुख्यतः श्रपने माव को स्पष्ट करने की ही प्रवृत्ति रहती है। इसमें सन्देह नहीं कि हमारी श्रात्माभिष्यिक्त के खिए इस प्रवृत्ति का श्रव्यन्त व्यापक महत्व है, परन्तु फिर भी यह तो मानना ही पड़ेगा कि श्रात्माभिष्यिक्त के सभी रूप स्पष्टीकरण के खिए भी उसको बढ़ा चढ़ाकर है। वास्तव में श्रमनी बात दूसरे पर स्पष्ट करने के खिए भी उसको बढ़ा चढ़ाकर

या नमक मिर्च मिलाका या कम से कम एक ख़ास अन्दाज से कहना ज़रुरी होता है। श्रवएव स्पष्टीकरण की श्रपेचा प्रभावित श्रथवा उत्तीवत करने की प्रवृत्ति अधिक मौलिक है, श्रीर & वक्रोंकि श्रथमा श्रविराय जो इस प्रवृत्ति का माध्यम है, स्पष्टीकरण के माध्यम उपमा को श्रपेदा निश्चय ही श्रधिक मौलिक है।

शब्द-शक्ति श्रोर रीति—शब्द-शक्ति का विवेवन शब्द-रसायन के प्रथम-प्रकाश ही में भिजना है। यह संस्कृत साहित्य-शास्त्र का श्रत्यन्त सूचम परन्तु महत्वपूर्ण विषय हैं। श्रविकांश शीत कवियों का तो इतनी गहराई तक जाने का प्रायः साहस ही नहीं हुआ। कुछ गिने गिनाये श्राचार्यों ने ही उसकी हाथ जगावा। है—परन्तु वे भी इसे सुलमा नहीं सके हैं।

देव ने चार शब्द-शक्तियाँ मानी हैं ग्रिभिधा, लक्षणा, ब्वय्जना भीर तात्पर्य। शब्द-रसायन में श्रिभिधा का एक भेर, लक्षणा के तेरह भेद श्रीर व्यव्जना का पुक भेद प्रहण किया गया है। लक्षणा के तेरह भेद इस प्रकार हैं:---



उपर्युक्त सभी प्रकार की लक्षणाओं के फिर दो दो भेद होते हैं अगूद-व्यंग्या और गृद-व्यंग्या। इस प्रकार प्रयोगनवती लक्षणा के १२ भंद और रूढ़ि का १ भंद मिल कर १३ हो जाते हैं। यह विभागन काव्य-प्रकाश के अनुसार है, साहित्यदर्पण के अनुसार नहीं हैं— सम्मट ने केवल १३ ही भेद माने हैं, परन्तु विश्वनाथ ने रूढ़ि के १६ और अयोगनवती के ६४ भेद करते हुए उनकी संख्या ८० मानी है।—व्यंजना के सम्मट ने अमिशामुलक व्यव्जना और लक्षणामु तक व्यव्जना—ये दो भेद किये हैं, और विश्वनाथ ने इनके अतिरिक्त शाब्दी तथा आर्थी भेद भी किए हैं। परन्तु देव ने सामान्य रूप से व्यव्जना का एक ही भेद दिया है। फिर इन

तीनों शक्तियों के मूल श्राधारों का विवेचन करते हुए उन्होंने मस्येक के चार भेदान्तर माने हैं।

श्रभिधा के :--जाति, गुण, क्रिया श्रीर यदच्छा । लक्षणा के :---कार्य-कारण, सादश्य, वैपरीत्य श्रीर श्राक्षेप । ब्यन्जना के :---।चन-विकार, चेप्टा-विकार, क्रिया-विकार श्रीर स्वर-विकार ।

इसमें श्रभिधार्थ के चारों श्राधार-भेद तो वे ही हैं जिनका भामह श्रादि ने बर्गन किया है, परन्तु लच्यार्थ श्रीर व्यंग्यार्थ के श्राधार-भेदों में थोड़ा उलट-फेर कर दिया गया है। लच्यार्थ की प्रतीति के संस्कृत श्राचार्यों ने मुख्यतः तीन ही कारण माने हैं, मुख्यार्थ का बाब, मुख्यार्थ का लच्यार्थ से सम्बन्ध, रूढ़ि श्रथवा प्रयाजन। देव ने जो चार भेदान्तर दिये हैं वे स्वतन्त्र न होकर मुख्यार्थ श्रीर लच्यार्थ के सम्बन्ध के प्रकार भेद हैं—उपादान-लच्चणा में यह सम्बन्ध प्राय: कार्यकारण श्रथा मादरय-मूनक होगा है, लच्चण जच्चणा में वेपरीत्य-मूलक श्रीर मारोग एवं साध्यवसाना में श्राचेप-मूलक। इसी प्रकार व्यंग्यार्थ की प्रतीति के उपयुक्त चार भेदांतर भी स्वतन्त्र नहीं हैं।—संस्कृत माहित्य-शास्त्र में—

संयोगो, विश्वयोगश्च, साइचर्यं, विरोधिता, त्रधंः प्रकरणं, जिहाः शब्दस्यान्यस्य सिक्षिः, सामध्यंमीचिती, देश:,कालो व्यक्तिः स्वरादयः, शब्दाधंस्यानवच्छेदे विशेष-स्मृति-हेतव: ।

[काब्यश्रकाश]

श्रथीत् संयोग, विश्योग, साहचर्य, विरोधिता, श्रथ-प्रकरण, लिंग, श्रन्य-सिक्षि, सामर्थ्य, श्रीचित्य, देश, काज, व्यक्ति श्रीर स्वर श्रादि जो कारण दिये हुए हैं, उनमें से 'स्वर श्रादि' के श्रन्तर्गत इन चारों का भी समावेश हो जाता है। मम्मट ने 'श्रादि' शब्द से स्पष्ट रूप में चेटा, संकेत, श्रभिनय श्रादि के प्रहण की श्रोर निर्देश किया है। देव ने भी श्रपने श्रवान्तर भेदों को पूर्ण नहीं माना है— इनके श्रतिरक्त श्रीर भी श्रनेक भेद होते हैं यह उन्होंने श्रसंदिग्ध शब्दों में स्वीकृत किया है:—

यह विधि तीनों वृत्ति के भेदान्तर प्रत्येक, चारि चारि संदेष विधि, बरनत सुमति च्रनेक।

[ श० र० ]

जिसका ताम्पर्य यह कि बन्य कारण भेदों को भी वे स्वीकार अवश्य

करते थे, परन्तु कुछ तो शायद वैचित्र्य-प्रदर्शन के लिए और कुछ सापेक्षिक महत्व की दृष्टि से उन्होंने उपयुक्ति चार चार भेदों को ही ग्रंगीकार किया है।

इन तीनों शक्तियों के विषय में देव का यह मत है कि किसी शब्दार्थ में साधारणतः ये तीनों ही स्रोत-शित रहती हैं, परन्तु जहां जिसका अधिक प्रकाश रहता है वहाँ उसी की स्थिति मानी जाती है:—

> तिहूं शब्द के श्वर्थ ये तीनित्र श्रोत श्रोत । पें प्रवीन ताही कहत, जाको श्रधिक उदोत ॥

> > [ श० र० ]

इसी श्राधार पर उन्होंने तीनों शब्द-शक्तियों के श्रनेक नये संकीर्ण भेदों की स्बिर कर डाली है, श्रीभधा में श्रीभधा, श्रीभधा में लक्त्या, श्रीभधा में व्यञ्जना, बच्चणा में श्रिभिधा, बच्चणा में वच्चणा, बच्चणा में व्यञ्जना, व्यञ्जना में श्रिभिधा, •यव्जना में लुक्कणा श्रीर व्यञ्जना में व्यञ्जना ।—यह सिद्धांत भी साहित्य-शास्त्र के सर्वमान्य सिद्धान्त से थोड़ा भिज है श्रीर उतना ही श्रमान्य भी। संस्कृत के अवाचार्यों ने तोनों शक्तियों को स्थिति सर्वत्र नहीं मानी है-केवल दो की ही मानी है। उनका मत है कि श्रमिधा श्रीर लच्या, दोनों में ही व्यन्जना ब्यास रहती है-- 'सर्वेषां प्रायशोऽर्थानां व्यञ्जकत्वमपीप्यते।' िमम्मट का० प्र० २, ८ ] इस प्रकार कम से कम दो शक्तियों को स्थिति प्रत्येक अर्थ में मिजती है। --वास्तव में यही ठीक भी है, क्योंकि वाच्यार्थ तो साधारणतः सर्वत्र वर्तमान रहेगा हो. ब्यंग्यार्थ को स्थिति भी रहेगी, परन्त लक्ष्यार्थ का श्रक्तित्व सर्वत्र नहीं माना जा सकता ।--यदि ऐसा होता है तो व्यञ्जना के श्रभिधा-मूलक श्रीर लक्त्णा-मूलक भेद ही निरर्थक हो जाते हैं। ध्वनि के प्रसिद्ध उदाहरण 'सांम होगयी' में वाच्यार्थ न्त्रीर ब्यंग्यार्थ तो स्पष्ट है, परन्तु लच्यार्थ का त्राभास भी नहीं है। देव को भी श्रपने उदाहरणों में लच्यार्थ को सर्वत्र बैठाने के लिए प्रायः विलष्ट कल्पना करबी पदी है।

में सुनी काल्हि-परों लिंग सासुरे सोचेहु जैहो कही सिल सोज। देव कहैं केहि भाँति मिलें, श्रव को जिन काहि कही कब कोऊ। स्रोलि तो लेहु भट्ट संग स्याम के, श्राजहु की निसि श्राए हैं वो ऊ। हों श्रपने हग मूंदित हों, घर धाह के धाह मिलो तुम दोऊ।

यह उदाहरण प्रयोजनवती लक्षणा का है। परन्तु वास्तव में यहाँ, 'रग मृंदने' में कक्षणा का माभास थोड़ा बहुत मान किया जाए तो तूसरी बात रही. मन्यथा मुख्यार्थ सर्वथा स्पष्ट भीर श्रवाधित होने से उसका श्रस्तित्व ही नहीं यह जाता है। इस पर देव की टिप्पण हैं '-- 9 60

( श० र० )

प्रश्रीत् उनके प्रनुसार 'कपटतर खेल' लच्यार्थ हुन्ना, परन्तु यह तो स्पष्टतः ही वाच्यार्थ है—क्यों कि उसमें मुख्यार्थ का किसी प्रकार भी बाध नहीं होता। इसी प्रकार ग्रान्यत्र भी देवने सम्पूर्ण छंद के त्रर्थ में लच्छा मान ली है जो कि साधारणतः सम्भव नहीं होती। लच्छणा की शक्ति प्रायः वाक्य में ही कार्य करती है—वाक्य-समूह के सम्मिलित प्रर्थ में नहीं।

श्रभिधा, लक्षणा श्रीर ब्यंजना के श्रतिरिक्त देव ने तायर्थ नाम की चौथी शब्द-शक्ति की भी सत्ता को स्वीकार किया है—िसकी स्थिति तीनों श्रकार के शब्दार्थों में रहती है—'तायर्ज चौथो श्रयथ, तिहूँ शब्द के बीच।' [श॰ र॰],

इस वृत्ति के विषय में प्राचीत भीमांसकों में अध्यन्त मतभेद रहा है। अभिहिता व्यवादी — अर्थात कुमारित भट्ट आदि वे भीमांसक जो अभिधा द्वारा उपस्थित अर्थ के अन्वय में स्वतंत्र रूप से विश्वास करते हैं, यह मानते हैं कि अभिधा शक्ति के एव-एक पदार्थ को अलग-अजग बोधन करके विरत हो जाने पर उन बिखरे हुए पदार्थों को परस्पर सम्बद्ध करके वाक्यार्थ का बोधन करने वाली एक चौथी शक्ति 'ताल्पर्य' भी है। इसके विपरीत प्रभाकर गुरु आदि अनिवता-भिधानवादी भीमांसकों का यह मत है कि पदार्थ एक दूसरे से सम्बद्ध ही उपस्थित होते हैं, असम्बद्ध नहीं — अतः चौथी वृत्ति को कोई आवश्यकता नहीं, अभिधा से ही कार्य चल जाा है। संस्कृत महित्य-शास्त्र में यद्यपि यह वृत्ति अधिक मान्य नहीं हुई परन्तु किर भी मम्मट अवश्यका श्रादि अनेक परवर्ती आचारों ने इसकी चर्चा की है। धनिक ने उनसे भी पूर्व यह संकेत कर दिया था कि व्यंजना का अंतभाव ताल्पर्य शक्ति में ही हो जाता है। हिन्दी में भी देव से पूर्व चितामाणि ने इसका उल्लेख किया है। देव ने इसे असंदिग्ध रूप में स्वीकार कर उपर्युक्त परम्परा से ही अपना सम्बन्ध स्थापित किया है, कोई नवीन एजावना कहीं की।

रीति-गुण् :--रीति-गुण् का विवेचन भी देव ने काव्य-स्सायन में ही किया है। रोतियों की उन्होंने काव्य का द्वार मानते हुए, रस से उनका श्रामिनन सम्बन्ध माना है----''ताते पहिले बरनिए काव्य-द्वार रस-रीति।'

क इंग पुरुष के रूपक में रीति की समता श्रंग-मं थान से की गई है। देव

तास्परमाज्यां वृत्तिमातुः पदार्थान्वयदोषः।
 ताप्पर्यार्थं तद्र्यं च वाक्यं तद् दोधकं परे ॥

का हाल से वार्ष्य माध्यम हैं। इस प्रकार इस विषय में देव का मत प्राचीन मत सें विषय में देव का मत प्राचीन मत सें विषय माध्यम मिल ही जाता है क्यों कि शरोर भी तो आस्मा की वाह्य अभिन्यित का माध्यम ही है। परन्तु एक बात बड़ी विचित्र मिलती है। वह यह कि उन्होंने रीति और गुवा को एक कर दिया है—या यों किहए को रीति शब्द का सर्वत्र गुवा के स्थान पर प्रयोग किया है। संरक्षत-और हिन्दी के भी-आचायों ने वेद भीं, गीड़ी आदि को रीति कहा है, और प्रसाद, श्रोज श्रादि को गुवा। यह ठीक है कि गुवा रीति की श्रास्मा है और रीतियों का वर्गीकरवा गुवाों के ही श्राधार पर हुआ है— परन्तु इन दोनों का एकीकरवा किसो ने नहीं किया। देव ने वेद भीं, पाञ्चाली का बक्तेख तक न कर प्रसाद, श्रोज, माधुव्यं श्रादि का ही रीति नाम से वर्णन किया है। यह मानना तो रिरथक हो ग कि देवको इन दोनों के विषय में कोई आंति थी। बास्तविकता यदी है कि उन्होंने आनव्यक्त कर ऐसा किया है। परन्तु कारवा कुछ भी हो यह एकीकरण संगत किसी प्रकार भी नहीं माना जा सकता क्योंकि रीति गुवा की अपेका श्रीवक व्यापक है—एक एक रीति के श्रंतगंत श्रानेक गुवाों का समावेश हो जाता है।

भरत ने दश गुण माने हैं :-- १. श्लेष, २. प्रसाद, ३. समता, ४. समाधि, ४. माधर्थ्य, ६. श्रोजस, ७. सौकुमार्थ्य, ८. श्रर्थन्यक्ति, ६. उदार, कांति । भरत के उपरान्त द्यडी श्रीर वामन दोनों ने लच्चगों में पिरवर्तन-परिशोधन करते हुए इनको ही स्वीकार किया है-दुवही और वामन ही एक प्रकार से रीति-गुरा सम्प्रदाय के अधिनायक हैं। परन्तु आगं चलकर ध्वनिकार ने गुकों की संख्या दस से घटाकर तीन करदी - उन्होंने माधर्क्य, श्रीज श्रीर प्रसाद में ही शेष सात गुणों का श्रंतर्भाव कर दिया।--- मम्मट आदि ने भी इन्हीं को स्वीकृति दी और तब से प्रायः ये तीन गुण ही प्रचलित रहे हैं। परन्तु देव ने इस विषय में पूर्व-ध्वनि परम्परा का अनुसरण करते हुए उपयुक्त दस गुणों (रीतियों) की प्रहत्त किया है- बरन उन्होंने तो श्रवनास श्रीर यमक को भी गुणां ( री.तयों ) के श्रंतर्गत मानते हुए उनकी संख्या बारह तक पहुँचा दी है। यमक श्री श्रनुशास को रीति ( गुरा ) मानना साधारणतः श्रसंगत है क्योंकि गुरा काव्य की श्रास्मा का धर्म है. दूसरे शब्दों में काव्य का स्थायी धर्म है, इसके विपरीत यमक और अनुप्रास रस के आंतरिक तत्व न होने से काव्य के श्रद्यायो धर्म हो रहेंगे। परन्त देव को इस स्थापना से एक महरवपूर्ण संकेत श्रवस्य भिलता है : वह यह कि पशिहतराज जगजाय की भांति वे गुणां की स्थित अर्थ के साथ-साथ वर्णों में भी मानते हैं। खप्य क दस गुर्खों के निदेचन में उन्होंने भरत और वामन की अपेशा शाय: दक्की का ही चतुसरख किया। -- कम भी बहुत कुछ दगडी से ही मिसता है, सबसा ती कहीं कहीं काव्यादर्श से श्रन्दित ही कर दिए गए हैं--उदाहरण के जिए समाधि गुण का जच जीजिए:

समाधि

श्रीर वस्तु को सार ले, धरे श्रीर ही ठीर, लोक सींव उलँघे श्ररथ, सो समाधि कवि मीर।

[देव-शब्द-रसायन]

ग्रन्य धर्मस्ततोन्यत्र, लोकसीमानुरोधिना। सम्यगाधीयते यत्र, स समाधिः स्मृत:।

[ दण्डी--काब्यादर्श ]

इसी प्रकार रलेष, प्रसाद, समता, माधुर्यं, सुकुमारता, श्रथंब्यक्ति, श्रीर श्रोज के लच्चण प्रायः दगढी के ही श्रनुसार हैं। केवल दो गुण हो ऐसे रह जाते हैं जिनके लच्चण भरत, दगढी श्रीर वामन तीनों से भिन्न हैं: कांति श्रीर उदारता। कांति गुण में देव के श्रनुसार, सुरुचिपूर्ण चारु वचनावली होनी चाहिए जिसमें लोकमर्यादा की श्रपेचा कुछ विशेषता हो श्रीर जो श्रपने इस गुण के कारण लोगों को सुलकर हो:

> श्रधिक लोक मर्जाद ते, सुनत परम सुख जाहि। चारु बचन ये कांति रुचि, कंति बखानत ताहि॥

### [ शब्द-रसायन ]

इस जच्च का शेष भाग तो दण्डी से मिल जाता है, परन्तु दण्डी जहाँ खोक-मर्यादा के अनुसरण को (लोकिकार्थनातिकमात्) श्रनिवार्य भानते हैं वहाँ देव में उसके श्रतिक्रमण का स्पष्ट उक्लेख है। दण्डी के श्रनुसार तो अप्राकृतिकता अथवा अस्वाभाविकता का बहिष्कार करते हुए लोकिक-मर्यादा के श्रनुकूख स्वामा-विक वर्णन करना ही कांति गुण का (मुख्य-तरव है। वामन ने समृद्धि—अर्थात् अोज्ज्वक्य श्रीर रस-दोक्षि को कांति गुण का सार-तरव माना है—जिसके खिए साधारण प्रचलित शब्दावली का बहिष्कार श्रनिवार्य है। देव ने या तो दण्डी का अभिप्राय नहीं समका—या फिर कुछ पाठ की गइयब है। इसके अतिरिक्त एक सहभावना यह हो सकती है कि 'अधिक लोक मर्जादते' से देव का अभिप्राय क्वांचित् वामन द्वारा निर्देष्ट साधारण वचनावली के बहिष्कार का ही हो—परन्तु यह कुछ क्लिप्ट कल्पना ही लगती है। इसी प्रकार उदारता के खण्ड में भी 'बस्मन् उक्ते (आदि सुनत ही'), तथा 'उस्कर्ष' आदि शब्द देव ने द्वही

में ही लिए हैं, परन्तु दण्डी जहां उल्कर्ष की भावना को उदारता का प्राण भानते हैं, वहाँ देव का कहना है

जाहि सुनत ही श्रोज को दूरि होत उस्कर्ष।

[शब्द-रसायन]

श्रोज का उत्कर्ष दूर होने से उनका क्या श्रभिश्राय है यह जानना कठिन है। अयरन करने पर यही श्रथं निकाला जा सकता है कि उदारता में एक प्रकार का उत्कर्ष होता है, जो श्रोज के उत्कर्ष से भिन्न होता है—या फिर यहाँ भी प्रति-श्रिपिकार की कृपा से पाठ की कुछ उलट फेर है।

इस प्रसंग में भो देव ने एक नवीन उद्घावना कर डाली है--वह यह है कि आपने प्रत्येक रीति (गुण) के दो भेद माने हैं--नागर और प्राम्य। इन दोनों यह अंतर है कि नागर रीति में सुरुचि का प्राधान्य होता है, प्राम्य मे रस का आधिक्य होते हुए भी सुरुचि का स्रभाव रहता है।

नागर गुन श्रागर, दुतिय रस सागर रुचि हीन।

[शब्द्-रसायन]

वैसे दोनों की अपनी अपनी विशेषता है—एक को उत्कृष्ट और दूसरी को निकृष्ट कहना अरिसकता का परिचय देना होगा।—देव की अन्य उद्भावनाओं को भाँति यह भी महत्वहीन ही है और एक प्रकार से असंगत भी। क्योंकि पहले तो मानव स्वभाव में नागर और प्रामीण का मूलगत भेद मानना ही युक्ति 'गत नहीं है (देव अपने उदाहरणों द्वारा यह अंतर स्पष्ट करने में प्रायः असफल रहे हैं), फिर यदि इस स्थूल भेद को स्वीकार भी कर लिया जाए, तो कांति, उदारता आदि कतिपय गुण ऐसे हैं जिनके लिए अप्राम्यस्व अनिवार्य है। ऐसी दशा में इनके भी नागर और प्रामीण भेद करना इनकी आरमा का ही निवेध करना है।

शब्द-शक्ति, रोति, गुर्या श्रादि के श्रतिरिक्त देव ने कैशिकी, श्रारभटी सास्वती श्रीर भारती वृत्तियों का वर्यान भी किया है जो कि अध्यकाव्य का श्रग न होकर दश्य काव्य का हो श्रंग मानी जातो हैं। श्रङ्गार, हास्य, श्रीर करुय में कैशिकी (कौशिकी), रौद्र, भयानक श्रीर बीमस्स में श्रारमटी, वीर, रौद्र, श्रद्भुत श्रीर श्रांत में सास्वती; वंथा वीर हास्य श्रीर श्रद्भुत में भारती वृत्ति का प्रयोग होता है। संस्कृत में नाव्य-शास्त्र, दश रूपक, साहित्य-दर्पय श्रादि में भी रसों के श्रांतकम से ही इनका विवेषन है—परन्तु देव का श्राधार यहाँ भी उपर्युक्त अंथ

न होकर केशवदास की रसिक-प्रिया ही है। रसिक-प्रिया में ठीक इसी क्रम से इनका रसों के साथ सम्बन्ध बैठाया गया है, एक थोड़ा सा अन्तर यह है कि साखदी के अन्तर्गत श्रक्षार के स्थान पर देव ने रीद्र को माना है, बस , परन्तु केशव में शायद यह लिपि-दोष है।

पिंगल — संस्कृत के साधारण रीति-प्रन्थों में पिंगल को नहीं लिया गया है। उसके प्रंथ स्वतन्त्र ही हैं। इसके दो कारण हो सकते हैं, एक तो यह कि पिंगल कान्य के मूल तस्वों में से नहीं है, श्रीर दूसरा यह कि इस प्रसंग में कुँधे हुए लक्षण देने के श्रतिरिक्त किसी प्रकार के तास्विक विवेचन के लिए स्थान हीं नहीं है। हिन्दी में भी प्रायः इसी परम्परा का श्रनुसरण किया गया है। परन्तु देव ने श्रपनी कान्य की परिभाषा में रस, भाव, श्रीर श्रलंकार के साथ छंद का भी उक्लेख किया है, इसलिए सापेष्ठिक महत्व के श्रनुसार शन्द-रसायन के श्रंतिम भाग में उन्होंने उसका भी वर्णन कर दिया है। छंद को उन्होंने किवता कामिनी की गति माना है। इस प्रसंग में किव ने लघु, गुरु, गण, देवता, फल श्रादि का परिपाटी-शुक्त वर्णन करने के उपरांत, किर केवल उन वर्णिक एवं मात्रिक छंदों का विवरण दिया है जो हिन्दो में प्रचलित हैं। वर्णवृक्त के ३ भेद माने हैं:—गद्य—जिसमें कोई संख्या नहीं होती; पद्य जिसमें एक गण श्रर्थात तीन वर्णों से लेकर २६ वर्ण तक होते हैं, [नाकों से लेकर सबैया तक श्रनेक प्रकार के छंद इसके श्रंतर्गत श्रा जाते हैं]; श्रीर दण्डक जिसमें २७ से ३३ वर्ण तक होते हैं। मात्रिक छंदों में दोहा से लेकर, चौपैया, श्रमृत ध्वित, श्रादि का वर्णन है।

पिगल वास्तव में विवेचन का विषय म होकर वर्णन का ही विषय है, भतएव मुख्यतथा इसकी वर्णन-शैली में ही थोड़ी बहुत नवीनता लाई जा सकती है। इस प्रसंग में देव के दो-तीन प्रयत्न उल्लेखनीय हैं:—(१) छुँद का लख्या और उदाहरण उसी छुद में दिया गय। है। यह शैली संस्कृत के पिगल प्रम्थों में भी प्रहण की गई है—उदाहरण के लिए वृत्तरत्नाकर या छुंदोमक्जरी में। बाद में हिन्दी में भी छुंद प्रभाकर श्रादि में इसका प्रयोग मिलता है। (२) सबैया के विभिन्न भेदों के लख्या भगण द्वारा किए गए हैं। यह एक नई सुक्त श्रवश्य है, परन्त इससे विद्यार्थों की कठिनाई बढ़ ही जाती है, उसकी कोई विशेष लाभ नहीं होता। इसरे श्रवेला भगण विभिन्न सबैयाओं की गित का पूर्णतः द्योतन करने में भी श्रवस्य रहता है। (३) सबैया और घनाचरी के कुछ नवीन भेद भी दिए हैं—सबैया: मन्जरी, लिलत, सुधा, श्रवसा। ये चार भेद सबैया के. साधारण भेदों के श्रविरिक्त हैं, और देव ने इनको 'नवीन' मतके श्रनुसार माना है। धनाचरी में ३१-६२ वर्षों की घनाचरीं के श्रविरिक्त देव ने ६३ वर्षों की घनाचरी भी मानी

है — जो आज 'देव घनाचरी' के नाम से प्रसिद्ध है। ये उज्जावनाएं वास्तव में महत्वपूर्ण हैं, परन्तु इनसे देव के श्राचार्य रूप की अपेचा उनके कलाकार—रूप पर ही अधिक प्रकाश पदवा है। अन्त में, देव ने मेरु, पताका, मर्कटी, नष्ट श्रीर उद्दिष्ट को केवल कौतुक का विषय मानते हुए उनको त्याज्य बताया है।

सामान्य काव्य-सिद्धान्त श्रीर सम्प्रदाय:—देव विशुद्ध रसवादी थे — उन्होंने कई स्थानों पर स्पष्ट शब्दों में रस को काव्य की श्रारमा कहा है।

(१) काष्य सार शब्दार्थं को रस तेहि काष्य सुसार ।

[शब्दरसायन]

- (२) ताते काव्य (हिं?) मुख्य रस, जामें दरसत भाव।
- (३) श्रतंकार भूषण, सुरस जीव, छंद तन भाख। तन भूषण हू बिन जिये, बिन जीवन तन राख।।

[ श० र० ]

विश्वनाथ की यह रसवादी परम्परा उन्हें भानुदत्त से प्राप्त हुई थी। संस्कृत साहित्य-शास्त्र में पहले रस को अलंकार का अंग मानते हुए उसका विवेचन हुआ, फिर ध्वनिकार और उनके अनुसरण पर मम्मट आदि ने ध्वनि का अंग मान कर उसका विवेचन किया। विश्वनाथ ने इस परिपाटी को भंग करते हुए स्वतंत्र रूप में रस का निरूपण किया और ध्वनि को पृथक परिष्छेद में ही दिया। हिंदी के रीतिकारों ने भी प्रायः इसी परिपार्टी को प्रहण किया है। देव ने रस को सबसे महत्वपूर्ण काव्य-तत्व मानते हुए उसका अन्य तत्वों की अपेषा कहीं अधिक विस्तृत विवेचन किया है। रस के अतिरिक्त, रीति, अलंकार आदि अन्य अंगों को भी उन्होंने उचित गौरव दिया है, परन्तु ध्वनि को वे विष्कुल ही उद्दा गए हैं। रीति को उन्होंने काव्य का हार—अथवा रसाभिव्यक्ति का माध्यम माना है, अलंकार को भूषणवत् मानते हुए उसके महत्व को भी मुक्तकरठ से स्वीकृत किया है:

सो रस बरसत भाव बस, अलंकार अधिकार । या,—कविता कामिनि सुखद पद, सुबरण सरस सुजाति । अलंकार पहिरे अधिक अद्भुत रूप लखाति ॥

[ श० र० ]

काव्य पुरुष का रूपक उन्होंने भी बाँधा है—उसके खनुसार खुंद-बद्ध आब्दार्थ काव्य का शरीर है—इंद को एक स्थान पर गति भी कहा गया है, श्रतंकार भूएय हैं, रस श्रारमा है। समर्थ कान्य के लिए वे शब्द, श्रर्थ, रस, भाव, छंद श्रीर श्रतंकार को श्रावश्यक मानते हैं:

शब्द सुमति मुख ते करें, ले पद बचनिन ऋथं, इंद भाव भूषन सरस, सो कहि काव्य समर्थ।

[ श० र० ]

श्रर्थात् समर्थं काव्य वह है जिसमें श्रर्थयुक्त शब्द सरस भावों का वहन करते हुए श्रलंकार सहित, छुन्द-बद्ध रूप में हमारे सम्मुख प्रकट हों।

ध्विन की देव ने इतनी उपेचा क्यों की है, यहाँ पर यह प्रश्न स्वभावतः ही उठता है। एक कारण यह हो सकता है कि ध्विन तो कान्य के सभी तत्वों में वर्तमान रहती है, श्वतएव उसका पृथक् विवेचन नहीं किया गया, परन्तु ऐसा नहीं है। उनके विवेचन में इस प्रकार के संकेत हैं जिनसे उनका ध्विन-विरोध स्पष्ट लचित होता है— उदाहरण के लिये श्वलंकारों में स्वभावोक्ति को विशेष महत्व देना, श्रथवा श्रभिधा को उत्तम कान्य मानते हुए न्यंजना को रस-कुटिल एवं श्रधम कान्य मानना :—

श्रीमधा उत्तम काव्य है, मध्य खन्नना लीन, श्राथम व्यंजना रस कुटिल, उलटी कहत नवीन।

शि० र० ]

जैसा कि मैंने शब्द-स्यायन के विवेचन में कहा है इसमें सन्देह नही कि इस उक्ति के सन्दर्भ पर विचार करने से ब्यंजना की यह श्रधमता बहुत कुछ उसकी (ब्यंग्य-ब्यंजक) पात्र परकीया पर प्रचित्त हो जाती है, फिर भी यह तो मानना ही पड़ेगा कि देव ने ब्यंग्य की श्रपेका वाच्य को ही श्रिषक महत्व दिया है। वास्तव में यह शुद्ध रसवाद के श्राप्रह का परिणाम है। श्रपने काव्य में भी उन्होंने भाव को सहज श्रभिव्यक्ति के बल पर ही प्रायः रस-स्विट की है। बिहारी की भाँति संकेतों के बल पर नही। शुद्ध रसवाद की प्रतित्वा स्पष्ट रूप से काव्य में कल्पना-तत्व पर श्रनुभृति (राग) तत्व की ही विजय घोषणा है। विश्वनाथ से पूर्व भी जिन्होंने रस के महत्व को उद्धोषित किया है वे भी ब्यंग्यार्थ की श्रपेका वाच्यार्थ पर ही श्रपिक निर्भर रहे हैं। रसवाद के सब से प्रबल पृष्ठ-पोषक भवभूति का काव्य इसका प्रमाण है। तात्पर्य यह है कि देव की इस उक्ति पर किसी प्रकार चौंकने की सावश्यकता नहीं है। इसको प्रथक रूप में न देख कर श्रन्य सिद्धान्तों के साहक्ष्य में ही देखिये। शब्द राक्तियों में श्रमिधा का प्राधान्य, श्रवंकारों में स्वभावीकि का

प्राधान्य रस के तत्वों में भाव का प्राधान्य, रस के पात्रों में शुद्ध-स्वभावा स्वकीया का प्राधान्य; श्रंत में काव्य के तत्वों में रस का प्राधान्य-वे सभी सिद्धान्त परस्पर सम्बद्ध हैं श्रीर इन सब का मूख श्राधार विशुद्ध रसवाद ही है।

त्रालोचना शक्ति:-देव के रीति विवेचन का सम्यक् परीचण करने के उपरांत श्रव हम इस स्थिति में हैं कि उनकी श्रालोचना शक्ति का मुख्यांकन कर सकें। सब से पहले तो मीलिकता को हो लोजिये। इस दृष्टि से देव की प्रथवा हिन्दों के किसी भी रोतिकार को वास्तव में विशेष महत्व नहीं दिया जा सकता। उनके रस-प्रसंग में जिन कतिपय नवीनताश्चों का श्वाभास मिलता है, वे प्रायः सभी भावदत्त की रस-तरंगिणी से प्रहण की गई हैं। नायिका-भेद में उन्होंने केशव के माध्यम से विश्वनाथ तथा भानदत्त का श्रनसरण किया है। यहाँ देश श्रादि क्रम से जो विस्तार हुआ है, उसके जिये भी कम से कम संकेत संस्कृत में श्रवश्य मिल बाते हैं। हिन्दी में तो रहीम ने भिन्न-भिन्न जाति-वर्णों कीन ायिकान्रों का वर्णन किया ही है। इसके श्रतिरिक्त श्रलंकार, शब्द-शक्ति और रीति-गुरा के विवेचन में कोई विशेष उक्लेखनीय नवीनता ही नहीं है। कुछ नवीन संगतियाँ बैठाने का प्रयास उन्होंने श्रवश्य किया है. परन्तु वे भी श्रधिक तर्क-सम्मत एवं गम्भीर नहीं हो पाई हैं। उनमें कुछ तो स्पष्ट ही श्रांतिपूर्ण हैं। देव की मौलिकता वास्तव में विस्तार बढ़ाने तथा वर्ग बाँधने तक ही सीमित रही हैं. और इस चेन्न में भी उन्हें ऐसी सफलता नहीं मिली कि भारतीय रीति-शास्त्र पर किसी प्रकार भी उनका ऋण माना जाये। देव या हिन्दी के श्रन्य रीतिकारों के पन्न में यह कहा जा सकता है कि उनके समय तक संस्कृत रीति-शास्त्र इतना विकसित श्रीर विस्तृत हो चुका था कि श्रव उसमें किसी प्रकार की मौलिक उद्भावनायें करना सहज सम्भव नहीं था । स्वयं संस्कृत में भी श्रीभनत गृत, क तक श्रीर महिमभट्ट के उपरांत मौतिक प्रति-पादन समाक्ष हो चुका था। मन्मट, विश्वनाथ, जगन्नाथ स्वीकृत सिद्धांतों के स्वाख्याता हो थे मौलिक उद्भावक नहीं। इन परिडतों के आचार्य व का आज इसी रूप में गौरव है। परन्तु देव और उनके सहयोगी इस कर्त्तब्य को निवाहने में भी असमर्थ रहे। साहित्य के सच्म सिद्धान्तों के विवेचन में देव प्रायः श्रसफल हुए हैं। उनके पद्यवद्ध लक्षण श्रस्पष्ट हैं, उनमें कहीं-कहीं छन्द पूर्ति के कारण ही ऐसे शब्द था गये हैं जो शर्थ में विव्न उत्पन्न कर देते हैं। उदाहरण का कौनसा चरण सच्चा से सम्बद्ध है इसका पता लगाना किन पढ़ता है, कहीं कहीं खड़वा और उदाहरवा एक दूसरे से मेल ही नहीं खाते। रस के प्रसंग में तो कवि के मनीयोग के कारण कि है बा सिद्धान्त और स्वभाव के सामण्यास्य के कारण कहिये. स्पष्टता मिलती भी है: परमत अलंकार, रीति-गुण, शब्द-शक्ति आदि के विवेचन तो एक प्रकार के गोरख- धन्धे हैं जिनमें लक्षय को पकदिये तो उदाहरण का तारतम्य हाथ नहीं बैठता है, श्रीर उदाहरण को सुलमा लोजिये तो लक्कण हाथ से छूट जाता है। उपयु क प्रसंगी का कोई भी स्थल मेरे कथन की सस्यता प्रमाणित करने में समर्थ होगा, उसके बिचे श्रापको उदाहरण द्वँढने की श्रावश्यकता नहीं पड़ेगी। भ्रांतियों की भी कमी नहीं है। कुछ तो पद्य के बंधनों के कारण अर्थ में थोड़ी दुरूहता स्वभावतः ही आ गई है, परन्तु वास्तविक भ्रांतियाँ भी कम नहीं हैं। साथ ही कवि इस श्रोर सतर्क भी नहीं रहा । श्रलंकारों के विवेचन में उसने कितनी श्रसावधानी श्रीर जल्दबाजी से काम लिया है ! भला जिन सूच्म धन्तरों को संस्कृत के आचार्य सूत्र, बृत्ति और कारिका देकर भी स्पष्ट नहीं कर पाये, उनको देव एक छन्द में कई २ श्र संकारों को दूँ सकर कैसे सुखमाते ? कहने का तारपर्य यह है कि सभी दोष छंद की सीमाओं के मत्ये नहीं मदे जा सकते हैं। इनका सम्बन्ध कवि की प्रतिभा श्रीर स्वभाव से भी है। इस कवि का भावपत्त जितना समृद्ध था, उतना विचार-पत्त नहीं था। श्रपनी सीव संवेदना के कारण भावों के सूच्या भेद-प्रभेदों का ज्ञान वो उन्हें सहज ही हो साचा था, भीर कल्पना तथा श्रध्ययन के श्राधार पर वे उनकी संगितयाँ भी थोदी बहुत बैठा खेते थे। परन्तु इन भेद-प्रभेदों की सीमा रेखाओं को प्रथक प्रथक कर देवाने वाली वस्तु-परक, विश्लेषण् शक्ति, ग्रीर उसके साथ ही उनके ग्रंतर्गत मिलने वासे तारतम्य को पक्द कर विशेष तथ्यों को सामान्य रूप में स्थिर करने वासी संरक्षेण्य शक्ति उनमें भ्रत्यन्त भ्रह्पमात्रा में थी। परिशाम यह हुआ कि उनका रीहि-क्ष्मन आखोचनारमक न होकर वर्शनारमक ही रह गया है। काव्य के मुख तथ्यों की अधु-भूवि तो वे स्वच्छता और गहराई से कर सकते थे. परम्तु प्रतिपादन नहीं । अनभूति की इस सचाई से उन्हें रिष्ट की स्थिरता अवश्य प्राप्त हो गई थी। उदाहरण के बिबे रसवाद को उन्होंने अनभृति के द्वारा इतनी सचाई से पकद बिया था कि अपने किसी भी प्रन्थ में, कान्य के किसी भी प्रसंग के विवेचन में वे उससे विचितित नहीं हुए। कारण यही था कि इस सिद्धांत को उन्होंने बृद्धि से प्रहश नहीं किया था हृदय से प्रह्म किया था। किन्तु विवेक और बुद्धि की वह दृदता, जो इस स्थिरता को प्रौदता और बल देती, उनके पास नहीं थी। फलावः उनकी स्थापनार्वे बा तो एकांगी होकर रह गई हैं. या अपूष्ट और या फिर कौतहत का विषय बन गई हैं। उदाहरका के लिये उपमा को सब चलंकारों का मुख चाधार मानने वाला सिदांत एकांगी है, तीन तीन रसों के वर्ग वाला सिदांत अपूष्ट है और अभिया, अक्या और म्यंजना के संकर भेडों का प्रस्तार केवल कौतहलमय । देव का विवेक क्य बास्तव में इतना दबेख था कि विस्तार के जोश में प्रायः सुरुचि कुरुचि का भी भेद वे नहीं कर सकते थे। नाथिका-भेद का प्रस्तार करते करते सर और काक सत्वों बाबी नाविकाओं तक को वे रस के आवस्वन के जंतर्गत खींच बाये।

सारांश यह है कि झालोचक की दिन्द से देव का मुख्य गुगा है उनका रस-संवेदन । हिन्दी रीति-साहिश्य में रस-सिद्धांत का इतना समर्थ एवं ज्यापक प्रतिपादन दूसरा कवि नहीं कर पाया । इस दिन्द से ही उनका गौरव है । इसके झितिरिक्त न तो उनकी तथाकथित मैं लिक उद्मावनायें, श्रौर न उनका भेद-प्रस्तार ही कुछ विशेष महत्व रखता है ।

# देव की कला



## (ग्र) चित्रण-कला श्रोर श्रभिव्यञ्जना

कला शब्द का प्रयोग यहाँ हम स्थूल अर्थ में कर रहे हैं। वास्तविक अर्थ में
तो किसी किव की कला उसके सम्पूर्ण आत्म की अभिव्यक्ति होती है। विभिन्न
अनुभूतियों से निर्मित उसका आत्म अपनी अभिव्यक्ति के लिए प्रयत्न करता हुआ
सहज-रूप में रंग, रेखा, शब्द आदि में बँधा जो आकार प्राप्त कर लेता है वही
उसकी कला है। यह प्रयत्न दो प्रकार का होता है, एक अवचेतन, दूसरा चेतन।
अवचेतन प्रयत्न द्वारा कलाकार मन में अनुभूति का साम्रात्कार करता है। अवचेतन
प्रयत्न इतना सहज और सूम्म होता है कि उसे स्वयं इसका ज्ञान नहीं होता।
इसके उपरांत फिर वह सचेत होकर उस अनुभूति को रेखा, रंग, शब्द आदि में
बाँधने का प्रयत्न करता है। यह दूसरा प्रयत्न निश्चय ही स्थूल होता है; क्योंकि इसके
साधन—रेखा, रंग, शब्द आदि सभी तो स्थूल हैं। तत्व-द्रष्टि से वास्तव में अवचेतन प्रयत्न ही मुख्य है। कोचे ने तो कला का पूर्ण कृतिस्व उसी में मानते हुए
चेतन-प्रयत्न को सर्वथा प्रासंगिक माना है। परन्तु फिर भी पहला यदि आत्मा है तो
इसरे को शरीर अवश्य मानना पढ़ेगा, और आत्मा के स्वरूप को समक्षने के लिए
शरीर का अध्ययन जितना महत्व रखता है, उतना महत्व हमें इस वाद्य प्रयत्न को
अवश्य देना पढ़ेगा।

देव ने श्रपनी रसानुभूतियों को व्यक्त करने के लिए काव्य के किन मूर्त उपकरकों का प्रयोग किया है, प्रस्तुत प्रसंग में इसो का विवेचन करना हमारा उद्देश्य है। श्रस्तु!

श्रनुभृति को श्राकार देने का सबसे सहज माध्यम है चित्र। क्योंकि श्राकार मूलतः चित्र-रूप ही तो होता है। श्रनुभृति निराकार होती है। उसका चित्र तो सम्भव नहीं। उसको व्यक्त करने के लिए कलाकार या तो श्रनुभोक्ता की मृतं चेष्टाओं का श्रंकन करता है, या फिर श्रनुभोक्ता की वासना में रंगे हुए श्रनुभृति के विषय श्रथवा पात्र के रूप का चित्रण। संस्कृत के रसाचार्य ने इस तथ्य को पूर्ण-रीति से प्रह्म करते हुए पहले को श्रनुभाव-विधान श्रोर दूसरे को श्रालम्बन-विधान कहा है। देव की श्रनुभृति एकान्त श्रंगारिक श्रनुभृति है, श्रतएव उन्होंने मुख्यतः श्रंगार के ही श्रालम्बन, श्रोर भाश्रय की चेष्टाश्रों के (श्रनुभावों के) मधुर चित्र श्रंकित किए हैं।

पहले कुड़ पूरे रूप-चित्र लीजिए :---

पीत रंग सारी गोरे श्रंग मिलि गई 'देव' श्रीफल उरोज श्राभा श्राभासे श्रधिक-सी। क्रूटी श्रलकि मजकिन जल कनिन की, बिना बेंदी बंदन बदन-सोभा बिकसी॥ तिज तिज कुंज जेहि उपर मधुर पुंज गुंजरत मंजुरव बोले बाल पिक-सी। नैनिन हुँसाइ नेकु नीवी उकसाइ, हिंसि, सिस-मुखी सकुचि, सरोवर ते निकसी॥

इस चित्र में रंगों का प्रयोग नहीं है, इसका सीन्दर्य वान्छित अवयवों के चयन पर श्राश्रित है। पीत रंग की साडी का भीग कर नायिका के गीरे श्रंगों में किंपट जाना और उन्हों में मिल जाना, वस्त्र के शरीर से चिपक जाने के कारण श्रीफल जैसे सुढौल उरोजों का विशेष-रूप से ब्यक्त ही जाना. बिखरी हुई ग्रलकों से जलकर्यों का मलकना, माथे की बिन्दी श्रीर मांग का सिद्र धल जाने पर मुख की सहज शोभा का निखर भागा, नेत्रों में हँसना, श्रंत में थोड़ा नीवी को उकसाना श्रीर संकोच से अककर धीरे से सरोवर से बाहर ह्या जाना-ने सभी संकेत ऋपने में श्रायन्त मनोरम होने के श्रतिरिक्त चित्र की दृष्टि से भी सर्वथा सटीक हैं। इसमें रूप के तत्वों को बड़ी सुच्म-दृष्टि से पकड़कर एक श्रविकल सीन्तर्थ-चेतना के द्वारा संश्लिष्ट कर दिया गया है जिसके कारण चित्र पूर्ण हो गया है। तीसरी पंक्ति में परम्परा के श्रनुरोध-वश भौरों के मंडराने का उल्लेख थोड़ा श्रस्वाभाविक हो गया है. परन्त इतने संकेतों में यह एक संकेत छिप जाता है। स्वर्गीय जाला भगवानदीन ने 'बोले बाल पिकसी' पर भी श्राचेप किया है। परन्त हम सममते हैं यह श्रधिक अप्रासंगिक नहीं है। इसने चित्र के दृश्य-रूप में मुखरता का एक स्पर्श भी दे दिया है। उपर्युक्त चित्र में हात्र का वर्णन होने के कारण, उसके श्रवयव प्राय: स्थिर ही हैं। नीचे के छंदों में गतिशील चेप्टाश्रों के द्वारा गतिमय चित्र का श्रंकन किया गया है :-

पीछे परवीन-बीनें संग की सहेली, भागे भार उर भूषन डगर डारें छोरि-छोरि। मोरे मुख मोरिन त्यों, चौंकित चकोरिन त्यों, भौंरिन की भीर भीर देखें मुख मोरि-मोरि॥ एक कर आली कर उपर ही धरे, हरे—हरे पग धरें देव चलें चित चोरि-घोरि। दूजे हाथ साथ लें सुनावित वचन, राज—हंसन चुनावित मुकुत-माल तोरि-तोरि॥

ऐसे चित्रों में मुख्यत: चित्र-सामग्री के चयन में अर्थात् वांक्षित के ग्रहक भीर भवांक्षित के त्याग में ही कलाकार भपना कौराल दिखलाता है। इस दिन्ट से देव को विशेष सफलता वान्क्षित तत्वों के ग्रहक भीर भेरक भाव द्वारा उनको अन्वित करने में ही मिजी है। अवाल्छित का त्याग वे सब जगह सफाई से नहीं कर पाते हैं। विहारी अवाल्छित का त्याग बड़ी सफाई से करते हैं; परन्तु उनके विन्नों भावान्विति अपेचाकृत चीण रहती है। यदि और भी अधिक गति-वेग का चित्र बेखना हो तो नीचे की चार पंक्तियाँ जीजिए:—

> भूषनि भूलि पैन्हें उलटे दुकूल 'देव', खुले भुजमूल प्रतिकूल विधि बंक मैं। चूक्हे चढ़े छाँहे, उफनात दूध भाँहे, उन सुत छाँहे श्रंक, पति छाँहे परजंक मैं॥

उपयु क पंक्तियों में हइबड़ी का अत्यंत सजीव चित्र है। ये सभी पूरे चित्रों के उदाहरण हैं। इनमें अनेक रेखाओं के द्वारा चित्र विभिन्न अवयवों को उठाया गया है। परंतु कुछ चित्र एक रेखा को ही विशेष-रूप से उभार कर बनाये जाते हैं, और रेखाएँ केवल ख़ाके को भरने के लिए होती हैं। चित्र में प्राण इसी उभरी हुई रेखा से आते हैं:

प्यारी संकेत सिधारी सखी संग स्याम के काम सँदेसिन के सुख। सूनो इते रँग-भीन चिते चित मीन रही चिक चौंकि चहूँ रुख॥ एक ही बार रही जिक ज्योंकि त्यों भौंहिन तानि के मानि महा दुख। देव कछू रद बीरी दबी री सुहाथ की हाथ रही सुख की मुख॥

यहाँ श्रारम्भ में कुछ श्रतिरिक्त रेखाश्रों का प्रयोग हुशा है। जैसे, नायिका का रंगभवन को सूना पाकर चारों श्रोर चिकत दृष्टि ढालना श्रोर खुप हो जाना, भोंहों को तान कर ज्यों का त्यों रह जाना, परन्तु ये केवल ढाँचा तैयार करती हैं। चित्र में सजीवता श्राती है श्रंतिम रेखा से ही—जिसको स्पष्टतः किव ने गहरा कर दिया है:—'देव कश्रू रद बीरी दबी री सु हाथ की हाथ रही सुख की सुख।' काव्य में जो कार्य व्यव्जना करती है, चित्र में वह प्रायः रेखा द्वारा होता है, इसीलिए जब कभी व्यव्जना को सूचम करना होता है तों कलाकार व्यव्जन रेखा को हल्की कर देता है। देव चित्रण के इस रहस्य से भी सहज-रूप से परिचित थे, श्रीर स्थानस्थान पर उन्होंने इसका प्रयोग किया है। रात्रि में रंगभवन का चित्र है। मिळन के खिए शातुर नायक प्यार से नायिका को पान देता है, पर वह हँस कर भोंह मरोड़ खेती है। इस पर खलचा कर नायक बाँह पकड़ खेता है, तो नायिका स्पष्ट ही सुँ ह से मना कर देती है कि सखियाँ सभी हमसे श्रवस्था में बड़ी हैं—इस प्रकार ढिटाई करना ठीक नहीं है। बेचारा नायक श्रव खलचाई शाँखों से देख ही सकता है। परंतु नायिका उसे थोड़ा श्रीर तंग करना चाहती है। कवि इस श्रीतम सखर

चेन्टा का एक हरकी रेखा से चित्र खींच देता है । 'खाल जिते चित्र ने तिय पे, तिय त्यों-त्यों चितीति सखीन की श्रोरी ।' नायक का धीरे-धीरे नायका की श्रोर दिख वटाना श्रीर नायका का उसी अनुक्रम से श्रपनी दिख को सखियों की श्रोर फेरते जाना, इन दोनों दिख्यों को मिलाने वाली रेखा कितने हरके हाथों से खींची गईं है।

कहीं-कहीं रेखा भी पूरी नहीं है। केवल एक अवयव को ही उभार कर एक ही अनुभाव के द्वारा चित्र में सजीवता लाई गई है।

ठाड़ी यहे खन की बरसे बढ़री श्रंखियान बढ़े बढ़े श्राँस्।
यहाँ बढ़ी श्राँखों में बढ़े बढ़े श्राँस् दिखा कर ही चित्र की पूर्ति की गई है।
कुछ भाव चित्रों में छायाकृतियों का प्रयोग होता है। पात्र की किसी
भावना विशेष को मुर्तरूप देने के लिए चित्र की पृष्टि-भूमि में छायाकृतियों का
उपयोग किया जाता है। इनका मनो विज्ञान की दृष्टि से बहुत बढ़ा महश्व है क्योंकि
मूर्तिमत भावना को ब्यक्त करने के लिए यह श्रश्यन्त सफल एवंरोचक प्रयोग है। देव
ने एक स्थान पर इस प्रकार का एक बहुत ही सुन्दर छाया-चित्र श्रंकित किया है:—

रावरे पायन श्रोट लसे, पग गुजरी वार महावर ढारे। सारी श्रसावरी की मलके, छलके छिव घाँवरे घूम छुमारे। जाश्रो ज जाओ दुराश्रो न मोहु सों, देव जू चन्द दुरें न श्रंध्यारे। देखी हो कीनसी छैल छिपाई, तिरीछे हँसे वह पीछे तिहारे।।

नायक को किसी के ध्यान में लोया हुआ देखकर, उसकी वास्तविकता का पता लगाने के लिए नायिका ब्यंग्य करती हैं—'देखो तुम्हारे पीछे पैरों में महावर लगाए हुए, आसावरी की कलकती हुई चूनर और घूमरदार घांघरा पहने हुए तिरछी होकर वह कीन हँस रही है ? तुम उसे छिपा नहीं सकते - कहीं चन्द्रमा भी घंभेरे में छिप सकता है।' वास्तव में है वहां कोई नहीं, परन्तु नायिका इस चित्र के हारा मानो नायक के मन में — अथवा ईप्यां के कारण अपने ही मन में घूमती हुई सपरनो को छायाछित को बड़ी सफाई से अंकित कर देती है। यह चित्र सचमुच कि के सूचम कीशल का परिचायक है।

वर्ण-योजना

रेखाओं का उपयोग वित्र में यदि भाव की व्यंजना के निमित्त होता है,

% पान दियो हॅंसि प्यार सो प्यारी, बहू लिख त्यों हॅंसि मीं मरोरी। बाँह गही लिख बाइ लिखा मुख, नाहीं कही मुसकाइ किसोरी।। तोरो न लाज जेठानी सखीजन. देव दिठाई करें नहिं थोरी। लाल जिते चितवे तिय पे, तिप त्यों त्यों चित्तीति सखीन की कोरी।। वो रंगों का उसको समृद्ध करने के लिए। रीतिकाल कला की समृद्धि का युग था, मलएव उसकी विश्वशाता में रंगों का प्राचुच्यं मिलता है। बिहारी और देव दोनों वे अपने विश्वों में वर्ण-पोजना का श्रव्भुत चमस्कार दिखाया है। कहीं छाया-प्रकाश के मिश्रण द्वारा विश्व में चमक उत्पन्न की गई है, कहीं उपयुक्त पृष्ठभूनि देते हुए एक ही रंग को काकी चटकी ला कर दिया गया है, और कहीं कहीं अनेक क्रकार के रंगों को सूचम कौशल से मिलाते हुए उसमें सतरंगी श्रामा उत्पन्न की गई है। पहले छाया और प्रकाश का चमस्कार देखिए:—

स्मत न गात बीति श्रायो श्रधरान, लिख सोये सब गुरुजन जानिकै बगर के। जिपि के खबीली श्रमिसार को कियार खोले, खुलिंगे सुगन्य चहुँ चन्द्रन श्रगर के॥ देव कहै कुंजिन तें भीरें पुंज गुंजि श्राये, पुछि पुलि पीछे परे पाहरू डगर के। देवता कि दामिनि मसाज है कि जीति-जांज, सतारो मचत जगे सिगरे नगर के॥

शाधी रात बीत चुकी है, गुरुजन सब सीए हुए हैं, चारों श्रोर निस्तब्धता बाई है, शरीर तक दिखाई नहीं देता। नायिका चुपके से ज्योंही किशाइ खोलती, उसके शरीर की सुगंध सर्वत्र फैल जानी है। जिसके पिरणाम स्टब्स्य कुंजों से भौरों के समूह श्राकर उपर मंडराने लगते हैं। पहरेदार चौकन्ने होकर पीछे लग बाते हैं। नगर में एक खलबलो सी मच जाती है, कि श्राखिर यह है कीन—कोई देवी है, या दामिनी पृथ्वी पर उत्तर श्रायी है, या मशाज जल रही है, श्रथवा कोई अपीत-पुंज है ? इस वित्र में पहने निस्तब्ध श्रावी रात के घो श्रवकार - श्रीर भौरों के समूह द्वारा छाया को गादा किया गया है, फिर दा मनी, मशाल, ज्योति-जाल श्रादि से प्रखर प्रकाश को उद्यावना को गई है। निस्तब्ध काजी रात में तेजी से श्रागे बढ़ती हुई मशाल में—श्रथवा सघन मेवों में चमकती हुई बिजली में जी बाया-प्रकाश का प्रभाव होता है, प्रस्तुत चित्र में किन ने उसे हो श्रयम्त सफलता-पूर्वक उरपन्न किया है।

श्वव कुछ ऐसे चित्र की जिए जिनमें एक ही रंग का वैभव है:— फटिक सिवानि सों सुधार्यों सुधा-मन्दिर, उद्धि द्धि की सो उफनाय उमगे इमंद्र। बाहर ते भीतर कों भीति न दिखाई देत, छोर के से फेन फेबी चौंदनी फरस बन्द्र। तारा-सी तर्वनि तामैं देव जगमग होति, मोतिन की ज्योति मिल्यो मिल्लका की मकर्रद् । श्चारसी-से श्चम्बर मैं श्चाभासी उज्यारी ठाढ़ी, प्यारी राधिका को प्रतिविम्ब सो लगत चन्द ।

पृथ्वी श्रीर श्राकाश में सर्वत्र चाँदनी का प्रवाह उमह रहा है। उसमें नहाता हुश्चा, स्फिटिक-निर्मित सीध-मन्दिर ऐसा लगता है मानो दिध का समुद्र हो; संगमरमर के फ्रशं पर मानों दूध की लहरें लहरा रही हैं। उस फ्रशं पर तारिकाए के ली श्वेत-वसना, गौराझी तरुणियाँ खड़ी हैं जिनके शरीर मोती श्रीर मिल्लका के भामूचणों से जगमगा रहे हैं। उनके मध्य में है चन्द्रकांता राधिका। उधर श्राकाश में भी यही हरय है—वहां भी चाँदनी का समुद्र उमद रहा है श्रीर उसमें तारिकाओं के समूह से बिरा हुशा चन्द्रमा श्रद्भुत श्रामा विकीशं कर रहा है। ऐसा प्रतीत होना है मानो श्राकाश ने श्रारसी का रूप धारण कर लिया है, जिसमें पृथ्वी का यह सम्पूर्ण दश्य प्रतिविन्दित हो रहा है। श्राप देलिए, इस चित्र में चाँदी के श्रीउचरूय की कितनी प्रसर जगमगाहट है—सारा चित्र जैसे मजस्त्रज्ञा रहा है। मैं समस्ता हूँ कि चित्र-सामग्री की समृद्धि की दिध्ट से समस्त रीतिकाल में देव का स्थान श्रन्यतम है—ऐसे उदाहरण उनमें श्रनेक मिल्लेंगे जिनमें चाँदनी, चाँदी, सोना, हीरे-मोती, तरह तरह के जवाहरात, ज्री के वस्नाभूषण, श्रनेक प्रकार के फूब, स्कटिक शिला, जल की फुहार श्रादि का श्रनंत वैभव बिलरा हुशा है:—

चाँदनी महल बेठी चाँदनी के कौतुक को,

चाँदनी-सी राधा-छ्रवि चाँदनी विद्यालरें।
चंद की कला-सी देव दासी संग फूली फिरें,

फूल-से दुकूल पैन्हें फूलन की मालरें।
छूटत फुहारे वे, विमल जल मलकत,

चमकें चंदोवा मनि मानिक महालरें।
बीच जरतारन की, हीरन के हारन की,

जगमगी जोतिन की, मोतिन की मालरें।

उपयुंक्त चित्रों में एकवर्ण की ही आभा होने के कारण वर्ण-योजना अपेषा-कृत सरल है - परम्तु ऐसे चित्रों में जहाँ भनेक वर्णों. का सूचम मिश्रण है कवि को ज्ञादा कारीगरी दखानी पड़ती है। वर्ण-योजना के उदाहरण-स्वरूप ज्ञनभाषा के आचार्यों में देव का यह खंद ग्रस्थन्त प्रसिद्ध है:—

नीचे को निहारत मगीचे नैन-प्रधर, दुवीचे पर्वी स्वामारन प्राभा घटकन को। नीलमनि भाग है, पहुमराग है कै, पुलराग है विंध्यो रहत छू वै निकट कन को। देव बिहँसत दुति दंतन जुड़ाति जोति, विमल मुकुत हीरा-लाल गटकन को। थिरकि थिरकि थिर थाने पर थाने तोरि, वाने बदलत नट मोती लटकन को।

मीचे को निहारते ही नयन घौर श्रोठों की छाया पड़ने से खटकन के मोती की श्रामा स्यामारुख हो जाती है। कुछ भाग मीलमिख हो जाता है श्रीर कुछ पश्चराग। शरीर की कांति से उसमें पुखराज का श्रामास होने लगता है श्रीर हँसते ही फिर वह विमल मुक्ता हो जाता है। यहाँ थोड़ा परम्परा का पालन श्रवश्य है, परम्तु फिर भी स्यामारुख श्रादि रंगों के स्पर्श श्रत्यन्त मनोरम बन पड़े हैं। नीचे के चित्र में रंगों का मिश्रख इससे भी सूचम है:—

मांग गुद्दी मोतिन भुद्रंग ऐसी बेनी, उर उरज उतंग श्री मतंग गति गौन की। श्रद्धना श्रनंग केंसी पहिरे सुरंग सारी, तरल तुरंग दग चाली मृग दौन की। रूप की तरंगनि बरंगिनि के श्रंगनि सें, सोंधे की श्ररंग ले तरंग उठे पौन की। सखी संग रंग में कुरंग नैनी श्रावे तौलों केंयो रंगमई भूमि भई रंग भौन की।

नायिका की भुजक्र जैसी श्याम वेगी मोतियों से गुँथी हुई है-साड़ी रंगीन है। शरीर से रूप की तरंगे उठ रही हैं, नेत्र कुरंग जैसे है। रंग भवन की स्फटिक भूमि पर इन सब के प्रतिविम्ब पड़कर मिल जाते हैं जिससे नायिका के ब्राते ब्राते ही वह श्रनेक रंगमयी हो उठती है।

यहाँ रंग सभी चटकीले हैं। पर कहीं कहीं उनको हल्का करके भी मिलाया गया है:—

प्रात पयोदन ज्यों श्ररुणाई दिखाई दई तरुणाई प्रबीने।

मथवां:—हम की बेलि भई हिमरासि घरीक मैं घाम सों जाति घुरी है। मर्थात् कंचन की बेल जैसी नायिका विरह के कारण हिमराशि-सी हो गई है जो तनिक भी ताप से घड़ी भर में घुली जा रही है। कंचन रंग का भीका पड़ कर हिम जैसा हो जाना भीर फिर उसका भूप से घुलते जाना—रंगों में कितनी कोमसता है।

'गोरो गोरो मुख बाज बोरो सो विद्यानी जात।' में रंग का स्पर्श बीर भी हक्का हो गया है। एक चित्र में कवि ने इससे भी सूचम कौराख का परिचय दिया है—''चौगुनो रंग चड़ी चित्र में, चुनश के चुचात खाखा के निचौरत।' वर्षा में नायिका की चुनरी भीग गई है—नायक बड़े स्नेह से उसे निचोड़ रहा है।
रंग से चुचाती हुई चुनरी को इस प्रकार अपने प्रेमी के हाथों से निचुड़ते देखकर
नायिका के हृदय में चौगुना रंग चढ़ जाता है। यहाँ रंग भरा नहीं गया व्यक्जितः
किया गया है।

रोतिकाल के अन्य कित्यों की भाँ ते देव में भी मानव-चित्रों का ही प्राधान्य है। रीति कितिता का मुख्य विषय श्रंगार हे और उसका वातावरण सर्वथा घरेलू है, अतएव स्वभावतः ही उसमें प्रकृति के चित्रों के लिए विशेष स्थान नहीं है। प्रकृति को यहाँ केवल उद्दीपन के रूप में ही ग्रहण किया गया है। अतएव पर्यात और बारहमासे से अधिक ये कित नहीं जा सके हैं। बदलते हुए मौसम और बदलती हुई अतुश्रों की प्रण्यी-मन पर क्या क्या प्रतिक्रियाएं होती है इसी पर इनका ध्यान गया है। प्रकृति के सहज सौन्दर्य ने इन्हें आकृष्ट नहीं किया। देव ने सुजान विनोद और सुखसागरतरंग में षट्अत तथा बारहमासे के चित्र दिये हैं। उनका चित्रण भी यद्यपि प्रधान रूप से उद्दीपन की दिट से ही हुआ है परन्तु फिर भी कित के सहज रूप-मोह और सूचम अन्वीच्या के कारण कुछ प्रकृति-चित्र वास्तव में बदुत ही सुन्दर बन पड़े हैं:—

श्चास पास पूरन प्रकास के पगार सूनें, बनन श्रगार डीठ गली है निबर ते पारात्रार पारद अपार दसी दिसि बूड़ी, बिधु बरम्हण्ड उतरात बिधि बर ते। सारद जुन्हाई जन्हु पूरन सरूप धाई, जाई सुधा-सिंधु नभ सेत गिरिबर ते। उमड़ो परत जोति-मंडल श्रसंड सुधा, मंडल मही में इन्दु-मंडल बिबर ते।

इस चित्र में कोरे उद्दीपन के निमित्त परम्परा का निर्माह नहीं है, इसमें स्पष्ट ही प्रकृति के प्रति किन की भावना उमइ रही है। ऐसा प्रतीत होता है मानो उसका मन शरद ज्योग्मना के इस तरगायित प्रवाह में उछल उछल कर नहा रहा हो। प्राकृतिक सान्दर्ध के प्रति ऐन्द्रिय श्रानन्द की भावना तो देव के श्रनेक चित्रों में मिल जाएगी:—

3 — बरन सोपानिन ऊपर रह्यो भू पर को, चारिहू तरफ फहरातीं रस-चादरैं। २ — रंगराती हरी हहराती जता कुिक जाती समीर के भूकिन-सों।

एकाथ चित्र में किन ने सूचम श्रन्नी चया का श्रपूर्व चमत्कार दिखाया है।
सुधा के सरोवर-सों श्रम्बर उदित सिस मुदित मराल मनु पैरिवे को पैठ्यो है।
बेला के विमल फूल फूलत समुल मानों, गगन ते उदि उद्वाग्य गया बैठ्यो है।

चित्रका-मियडत आकाश में हाल ही में उदित हुआ चन्द्रमा ऐसा बगता है मानो कोई हंस सुधा के सरोवर में तैरने के लिए सभी सभी प्रविष्ट हुआ। हो। ''पैरिवे को पैक्यो हैं" में इंस की सुद्रा का और उसके द्वारा चन्द्रमा की तत्कालीन छृति का अध्यन्त सूचम-कोमल चित्र श्रंकित किया गया है जो श्रंगरेजी कवि मिल्टन के एक ऐसे ही प्रसिद्ध चित्र का स्मरण दिलाता है :---

To behold the wandering moon,

к **х** х

And oft, as if her head she bow'd Stooping through a fleecy cloud.

श्रंत में, देव के चित्र-कौशल का विवेचन करते हुए शितकाल के प्रतिष्ठित चित्रकार-किव बिहारी का स्मरण हो आना स्वामाविक ही है। बिहारी के चित्रों में नकाशी का प्राधान्य है—उनकी रेखाएं पैनी श्रांर रंग जहे हुए हैं—वे चित्र चस्तु-परक श्रधिक श्रीर भाव-परक कम हैं। यह स्पष्टतः ही उन पर जयपुर क़लम का प्रभाव है।—जयपुर क़लम का श्रठारहवीं शताब्दी में काकी प्रचार था— मुग़ल शैं जो का गहरा प्रभाव होने के कारण इस शैं जी में भी रूप-रेखा की कहाई विशेष रूप से मिलती है। बिहारी का जयपुर दरबार से सीधा सम्बन्ध था—श्रतप्व बहां चित्रकला की जिस शैं ली का संबद्ध न हो रहा था उसका बिहारी के काव्यचित्रों पर प्रभाव पढ़ना सहज स्वामाविक ही था। देव के चित्रों में रेखाएं हलकी-कोमल, रंग तरल श्रीर धुले-मिले हैं—उनका सम्बन्ध राजस्थानी-शैं ली से है जो भारत की अपनी देशी शैं ली थी श्रीर मूलतः भाव-परक होने के कारण जिसमें मार्वव की विशेषता थी। बिहारी श्रीर देव के चित्रों की यह तुलना श्राधुनिक युग में पंत श्रीर महादेवी के चित्रों की तुलना का श्रनाथास ही ध्यान दिला देती है।

### श्रभिव्यं जना के प्रसाधन

अवंकार—सम्प्रदाय के विवेचन में हमने सीन्दर्य-शास्त्र के इस मूज रहस्य को स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है कि भाव की रमणीयता और उक्ति की रमणीवता अवा अनुभूति के सीन्दर्य और अभिन्यक्ति के सीन्दर्य में सहज सम्बन्ध है। भारतीय रीति-शास्त्र ने इन दोनों तत्वों के महत्व को तो पूर्णत: प्रह्म कर जिया था, परन्तु उसने उन्हें अभिन्न रूप में न देखकर पृथक् पृथक् ही देखा था। यह बात नहीं कि इन दोनों के सम्बन्ध से वह अनभिज्ञ था परन्तु इनकी अनिवार्य एकता का क्रायल वह नहीं था—इसिविए उसने अनुभूति और अभिन्यक्ति के पार्थक्य का सर्वथा जोप नहीं होने दिया। इसके विपरीत विदेश का नवीन सींदर्य-शास्त्र दोनों का अनिवार्य अपार्थक्य मानता है—उसका कहना है कि भाव की रमंग्रीयता की स्थित उक्ति की रमणीयता के अविरिक्त और है ही क्या ? इस मकार वह वस्तु और आकार की एकता का प्रतिपादन करता है। यह सिद्धांत बाहि पूर्ण रूप से संगत न हो, परन्तु वस्तु की समृद्धि बहुत कुछ आकार की समृद्धि पर आजित है, इसमें संदेह नहीं किया का सकता। धनुमृति की उत्तेजना

श्रथवा रमणीयता को श्रभिष्यक्त करने में श्रभिष्यञ्जना के साधारण उपकरण समर्थ नहीं होते — उसके लिए किव को चेतन श्रथवा श्रवचेतन रूप में विशिष्ट (सबल एवं रमणीय) उपकरणों का प्रयोग करना श्रनिवार्य हो जाता है। रीतिकाल के किव श्रभिष्यिक्त के प्रति विशेष रूप से सतर्क थे — उनमें श्रन्य कवियों की श्रपेत्ता चेतन प्रयश्न श्रधिक स्पष्ट मिलता है।

श्रप्रस्तुत-विधान :—श्रीभव्यक्ति की रमणीय एवं सबल बनाने का सबसे सहज तथा उपयोगी साधन है श्रप्रस्तुत-विधान श्रर्थात् प्रस्तुत की श्रीवृद्धि के लिए श्रप्रस्तुत का उपयोग । यह श्रप्रस्तुत-विधान प्रधानतः साम्य पर श्राधृत रहता है श्रीर यह साम्य सुख्यतया लीन प्रकार का होता है, रूप-साम्य (सादश्य), धर्म-साम्य (साधम्य). श्रीर प्रभाव-साम्य।

साहर्य: - साहश्य-मूलक श्रवस्तुत का प्रयोग वस्तु के स्वरूप की स्पष्ट करने के निमित्त किया जाता है। देव ने श्रपने श्रंगार-चित्रों में रूप की श्रनभूति को स्पष्ट एवं तीव करने के लिए ही उसका उपयोग किया है। रीतिकाल में श्राकर उपमान प्राय: रूढ हो गये थे। संस्कृत में नायक-नायिका के प्रत्येक श्रंग के लिए, रूप के प्रत्येक अवयव के लिए, उपमानों की एक परम्परा-सी निश्चित हो गई थी। रीतिकाल के साधारण किव तो प्रायः उनका ही रूदि-बद्ध प्रयोग करते रहे. परन्त प्रतिभाशाली कवियों ने उनके अन्तर्गत भी कल्पना की सहायता से अनेक रमगीय विधान प्रस्तुत किये । देव में परम्परागत उपमात्रों का प्रयोग श्रवस्य हैं, उनके नख-शिख-वर्णन में श्रीर कहीं-कहीं श्रन्यत्र भी कुछ श्रप्रस्तुत-विधान सर्वथा रूढ उपमानों पर श्राश्रित होने के कारण निश्चय ही ऐसे हैं जो रूप की श्रनभूति कराने में किसी प्रकार भी समर्थ नहीं होते - उनमें चित्रमयता नाम को भी नहीं है, केवल श्रसमर्थ परम्परा का श्रनसरण है : 'जानि न परत श्रति सुन्नम ज्यों देव गति, भूत की चलाकी धों कला है कोटि नट ते।' यहाँ रूढ़ि के प्रभाववश बेचारी कटि की देवगति, भूत की चालाकी श्रीर नट की कला बनाना पड़ा है - इसमें सन्देह नहीं कि सुचमता श्रीर संदिग्ध श्रस्तित्व की व्यव्जना करने में ये उपमान काकी समर्थ हैं, परन्तु इनसे कटि के सौन्दर्य की अनुभूति कहाँ होती है ? इसी प्रकार---

त्रिबली त्रिवेणी लट रोमावली धूम-लट, यौवन पटल ज्योति बेंदी ख़िब तुएड मैं। बेद-ध्विन बोले गुणवंत मुनि किंकणीक रसना रतन मिण मुकुतान सुणड में। × × × × × मनोज मलु म। द्यो नाभि-कुण्ड में।

मनोज के यज्ञ को पूरा करने के लिए त्रिबली को त्रिवेशी, श्रीर रोमावली को पूम-शिखा बनना चाहे स्वीकार्य भी हो जाए, लेकिन किंकिशी स्वयं मुनि बच कर भपनी मनकार को वेद-ध्वनि में परिशात करने को कभी तैयार नहीं हो सकती। परन्तु ऐसे उदाहरण देव में बहुत कम हैं — उनके बिए सोज करनी पड़ती है । साधारणत: उनकी कविता में छवि के श्रास्यन्त रम्य गोचर रूप विसरे मिखते हैं —

बैस बराबर दोऊ सुद्दात सु गोरी को गात प्रभात ज्यों पूनी ।

वय:सन्धि में छिपते हुए शेशव श्रीर निखरते हुए योवन की स्पष्ट अनुभूति कराने के लिए किन ने पूर्णिमा के प्रभात की उपमा दी है—भोले शेशव की
स्दुल छिन मानो राका की चाँदनी है श्रीर योवन की कान्ति प्रभातकालीन आमा
है; इस प्रकार दोनों के सम्मिलित सौन्दर्य को चेतना वयः सिध् के सौन्दर्य की
अनुभूति में सहायक होती है। वर्ण-योजना के प्रसंग में उद्धृत उपमा इससे भी
अधिक स्पष्ट है—''प्रात पयोदन ज्यों श्ररुणाई दिखाई दई तरुणाई प्रबीन ।" और
उघर 'जगर मगर श्रापु श्रावित दिवारी-सी' में रूप की जगमगाहट श्रीर भी प्रखर
हो गई है। पुराने उपमानों के योग से भी स्थान-स्थान पर रूप के सूक्म-विधान
खबे किए गये हैं:—''श्रमल कमल बीच किरणि तरिण की-सी छलके छलानि
खबे छाय रिव सोम ले" हाथों में श्रंग्ठियों की श्राभा ऐसी लगती है जैसे कमल पर
चमकती हुई रिव की किरणें हों। इसी प्रकार:—

मन्द हंसी अरविन्द ज्यों बिन्द, अंचे गये दीठि में दीठि खुभे के। कंज की मंजिम जन मानों, उद्दे खुनि चंचु चुभे के॥

यहाँ भ्रायस्तुत-विधान के द्वारा नेत्रमिलन की सूचम श्रनुभूति कराई गई है। उपमान पुराने हैं; परन्तु उनकी योजना नवीन है; भ्रतएव श्रलंकार में एक नया जमस्कार ही भागया है।

रूप के प्रति देव की संवेदना कितनी सूचम-कोमल थी, इसका निर्देश पहले हो जुका है। पाठक के मन में भी उसे ज्यों का त्यों उद्बुद्ध करने के लिए उतनी ही सूचम अभिन्यम्जना-शक्ति की अपेचा थी और यह शक्ति निस्संदेह इस कि में थी। अपनी स्थापना की पुष्टि के लिए यहाँ हम केवल दो उदाहरण उपस्थित करते हैं—

> 1-बड़े-बड़े नैनिन सों झाँसू भरि-भरि दरि गोरो गोरो मुख माजु स्रोरो सो विलानो जात।

यह देन का अत्यन्त प्रसिद्ध उदाहरण है । देव-मर्मेश सिश्र-वन्धनी के इसके काष्य-गुण की भूरि-भूरि प्रशंसा की है; परन्तु स्वर्गीय खाखा भगवानदीन के सुख के खिए भोले की उपमा को अनुवित मानते हुए इस चरण में पाए की अञ्चिद्ध मानी है। उनका आग्रह है कि वास्तविक पाठ यह है—''बड़े-बड़े नेनिन सों ऑस् गरि-भरि डरि, गीरे सुख परि भाज और जो बिखने जात।''

30

इसमें सन्देह नहीं कि श्राँस श्रीर श्रोले में श्राकार-साम्य कहीं श्रिषक है, श्रीर श्रनुपात की दिव्ह से श्रोला मुख की श्रपेका श्राँसू का ही श्रिषक समीधीन उपमान है; परन्तु ऐसा मान लेना, वास्तव में, स्थूल श्रनुपात के लिए सूक्ष्म रूप-चेतना का बिलदान करना है। उपर्युक्त उपमा में सादश्य केवल रंग तक ही सीमित है। किव यहाँ यही कहना चाहता है कि श्राँसुश्रों के कारण क्रमशः कीकी होती हुई मुख-छित श्रोले के समान धुलती-सी प्रतीत होनी है। जिन्होंने एक श्रोर श्राँसुश्रों में घुलती हुई मुख की गौर-कान्ति को श्रीर दूसरी श्रोर वर्षा की बूदों से धीरे-धीरे घुलते हुए श्रोले को देखा है, वे श्रवश्य ही इस सादश्य-विधान के अपूर्व सौन्दर्य की दाद दे सकते हैं।

साधर्म्य :—साधर्म्य न्मूलक उपमानों का उद्देश्य धर्म अथवा गुण की अनुभूति में सहायक होना है। सादृश्य विधान के द्वारा जहाँ किव वस्तु के रूप की चेतना को संवेदनीय बनाता है, साधर्म्य निधान के द्वारा वहाँ उसका अभीष्ट वस्तु के धर्म अथवा गुण की अनुभूति को संवेदनीय बनाना होता है। आधुनिक उपमान—जिनमें लक्षणा का चमत्कार शयः वर्तमान रहता है, साधर्म्य न्मूलक ही अधिक होते हैं। पुराने किवयों ने भी उनका अपने ढंग से उपयोग किया है। देव में इस प्रकार की सुन्दर योजनाएं मिलती हैं:—

१-देव कछू श्रपनी बस ना, रस लालच लाल चिते भई चेरी, बेग ही बूबि गई पंखियाँ, श्रें खियाँ मधु की मखियाँ भई मेरी।

जैसे मधुमक्की के पंख रस में डूब जाते हैं, इसी प्रकार श्राँखों की पांसे भी लाल के रूप में डूब गईं। श्राँखों में श्रीर मधुमक्की में रूप-साम्य विशेष नहीं है, परन्तु दोनों में रस के लोभ, श्रर्थात् धर्म का साम्य है।

२-'मासुन-सो तन तूध-सो जोबन......' में भोली-भाली ग्राम्या के शरीर की उपमा मक्खन से ग्रीर योवन की तूध से दी गई है। शरीर ग्रीर मक्खन ग्रथवा ग्रीवन ग्रीर तूध में सादश्य की तो सम्भावना है नहीं—साधम्यं का सौन्दर्व ग्रवश्य स्तुर्य है। ग्रंगों के भोले मार्चव ग्रीर स्निग्धता की इतनी स्पष्ट ग्रनुभूति मक्खन से ग्रिक कदाचित ही कोई दूसरा उपमान करा सके; इसी प्रकार ग्रीवन के सात्विक तारस्य के लिए भी तूध ग्रत्यन्त सार्थक उपमान है। ये दोनों ही उपमान ग्रायिका के निरखल सौन्दर्य की ग्रत्यन्त मधुर व्यव्जना करते हैं। एक ग्रीर उदाहरण लीजिये जो इससे भी कहीं ग्रिक सूक्म-तरस्य है:—

१-विमस विसास ससचावत ससा को चित, पुँचत इते को वे उते ही को सुरत हैं।

### पारे ही के मोती किधों प्यारी के सिथिल गात, ज्यों ही ज्यों बटोरियत त्यों-त्यों विश्वरत हैं।

नायिका के प्रणय-मान का वर्णन है; इधर उसके विश्रम विलास पर मुख है कर नायक उसके मोन-से शिथिल श्रंगों को समेटने के लिए लालच-भरे हाथ बढ़ाता है, उधर वह उतना ही उन्हें सिकोइती चली जाती है। ये नायिका के श्रंग हैं या पारे के मोती? जितना ही नायक उन्हें बटोरने का प्रयत्न करता है, उतने ही वे बिथुरते चले जाते हैं। यहाँ रमणी के गोरे श्रंगों श्रोर पारे के मोतियों में रंग का साम्य तो साधारण है; पर दोनों के बिथुर जाने में स्पर्श के साम्य की श्रनुभूति कितनी स्पष्ट है! यह उपमा एकदम श्रस्तुती है। कहीं-कहीं साधम्य का प्रयोग श्रीर भी सूचम श्रीर भाव-गम्य हो गया है:—

पितवत-वृती ए उपासी प्यासी श्रंखियन,
शत उठि श्रीतम पिश्रायो रूप-पारनी । — दर्शन को खालायित श्राँखें मानों उपवास-रता पितवता हैं-श्रीर दूसरे दिन श्रानेवाले श्रियतम का रूप उनके लिए पारण (श्रर्थात् उपवास के उपरांत मिलने वाला भोजन) है। इस विधान में दोनों ही श्रशस्तुत श्रर्थन्त भाव-पूर्ण हैं-दर्शन की प्यासी श्राँखों पर उपवास-रत पितवता का श्रारोप, श्रीर फिर उसी परम्परा में रूप के ऊपर सूचम साधम्यं के श्राधार पर पारण का श्रारोप—व्यंग्य में दूब कर कितना करण-मधुर हो गया है।

प्रभाव-साम्य :—प्रभाव-साम्य और साधम्य में कोई स्पष्ट अन्तर नहीं किया जा सकता। वास्तव में प्रभाव-साम्य साधम्य का सूचमतर रूप ही है। इसका प्रयोग वस्तु अथवा व्यक्ति के गुण को संवेदनीय बनाने के स्थान पर किसी प्रभाव की अनुभूति को स्पष्टतर करने के निमित्त होता है। इसका भी सौन्द्र्य बहुत कुछ जान्या पर ही आश्रित रहता है। आधुनिक अभिव्यन्जना प्रणावियों में इसको और भी अधिक महत्व प्राप्त है। प्रभाव-साम्य पर आध्रत देव के कुछ अप्रस्तुत-विधान खीजिये:—

9-ये भंकियां सिक्षयाँ न हमारिये, जाय मिलीं जल-बिन्दु ज्यों कूप में। कोटि उपाय न पाइये फेरि समाय गई रंगराय के रूप में॥

यहाँ नेत्रों में भीर जल-बिन्दु में, श्रथवा रूप भीर कृप में सादस्य तो है ही नहीं, साधन्य भी कीई निशेष नहीं है। परन्तु नेत्रों के रंगराय के रूप में दूब कर उसी में सिगा जाने में, भीर जल-बिन्दु के कृप में दूब कर उसी में तिरोहित ही जाने में भन्तिम प्रभाव का गहरा सान्य है। दूब कर ज़य हो जाने का गम्भीर प्रभाव होनों में समान है। नेत्रों के रूप में दूब कर उसी में समा जाने में अपना का

भी भावमय प्रयोग दर्शनीय है। ठीक यही बात 'जम्बु-रस-बिन्दु जमुना जल तरंग में' के लिए कही जा सकती है। इसमें मन जम्बु-रस की बूंद है, भीर कृष्ण का श्याम रंग जमुना-जल की तरंग है। कृष्ण के तरंगायित श्यामल सौन्दर्य की उपमा राो जमुना-जल-तरंग से रूप, धर्म श्रीर प्रभाव तीनों के साम्य की दृष्टि से ही ठीक बैठ जाती है; परन्तु जम्बु-रस-बिन्दु श्रीर मन में साधारणतः रूप श्रथवा धर्म की, समानता नहीं मिलती।

### र—म्रानन सुगंध ज्यों सुगंध जैसे फूलन तैं, फूल से दुकूलन तैं रूप निकस्यी परे।

कोमल एवं सुवासित (फूल से) दुक्लों से नायिका का रूप इस प्रकार उरकीर्ण हो रहा है जैसे पुष्प से सुगंध। रूप नेत्रों का विषय है, और सुगन्ध प्राख का परन्तु श्रास्वादन की श्रवस्था में माध्यम का श्रंतर नहीं रहता, श्रतएव दोनों की ऐनिद्रय श्रनुभूति में मौलिक भेद नहीं रहता। दूसरे शब्दों में, मन पर दोनों का प्रभाव एक सा ही पड़ता है। उपर्युक्त श्रवस्तुत-विधान में, जो सर्वथा श्राधुनिक प्रतीत होता है, इसी मनोवैज्ञानिक सत्य का श्राश्रय लिया गया ।

# ३—श्रव लिंग श्राँखिन की पूतरी कसौटिन में खागी रहे लीक वा की सोने की गुराई की ।

श्राँखों की काली पुतली में बसी हुई गौर-कान्ति की रेखा श्रीर कसीटी पर लगी हुई सोने की लीक में रूप-साम्य तो श्रत्यन्त स्पष्ट है ही, परन्तु इसके नास्त-विक सौन्दर्य का कारण रंग का सादश्य न होकर मन पर पड़े हुए सम्मिलित प्रभाव का साम्य ही है। रूप की इतनी सूचम चेतना श्रीर उसकी इतनी सच्ची एवं सटीक श्रमिष्यक्ति प्राचीन साहित्य में श्रमेक कित्रयों के लिए सहज नहीं थी।

श्रभिव्यन्जना की समस्त प्रणालियों में श्रप्रस्तुत-विधान ही देन को सब से श्रधिक थ्रिय है। देन स्नभान से भावुक श्रीर सिद्धांत से रसवादी थे। उन्हीं के शब्दों में रस की सम्यक्ति है भान, श्रीर भान की स्पष्ट श्रनुभूति कराने में (स्वभानोक्ति को यदि स्वतन्त्र श्रलंकार न मानें तो) सब से सहज सहायक श्रीपम्य-मूलक श्रलंकार ही हैं। देन ने सिद्धांत-रूप में भी उपमा के प्रति श्रपना पश्रपात घोषित किया है, श्रीर उधर व्यवहार में भी इन्हीं श्रलंकारों के प्रयोग में श्रद्धुत-कीशल का परिचय दिया है। उनकी उपमाओं श्रीर रूपकों में पर्याप्त नैविश्य एवं विभिन्नता मिद्धती है। एक श्रोर, जैसा कि उपयु क उदाहरकों से स्पष्ट है, जहाँ उन्होंने करपना-प्रस्त रम्ब श्रीर रंगीन उपमायें प्रहृत्य की हैं, तो दूसरी श्रोर नित्यप्रति के साधा-रबा जीवन से भी उनका चयन किया है:

पद्ध दे पतारी उत्तरे पर ज्यों,

या फिर---

देव तेऽब गोरी के बिलात गात बात लगे, ज्यों-ज्यों सीरे पानी पीरे पान से पलटियत!

श्रमूर्त श्रप्रस्तुत :—साधारणतः कवि श्रमूर्त भावना श्रथवा तथ्यों को ध्यक्त करने के लिये मूर्त उपमानों का प्रयोग करते हैं श्रीर वास्तव में श्रमूर्त की श्रमिक्यिक की यह प्रणाली सहज स्वाभाविक भी है। परन्तु कभी-कभी मूर्त को श्रमूर्त द्वारा व्यक्त करना भी सहज श्रीर रोचक होता है। कुछ श्रमूर्त तथ्य श्रथवा भावनायें हमारे मन के निकट इतनी स्पष्ट श्रीर व्यक्त हो जाती हैं कि वे श्रनेक मूर्त पदार्थों की भी श्रपेचा सहज-प्राद्ध बन जाती हैं, इसीलिये वे कभी-कभी मूर्त वन्तुश्रों की श्रमुभूति में भी विशेष रूप से सहायक हो सकती हैं। छायावादी कियों में इस प्रकार के श्रस्यन्त सुन्दर श्रमूर्त-विधान मिलते हैं। प्राचीन कवियों में इनका श्रभाव तो नहीं है क्योंकि सहज मनोविज्ञान पर श्राश्रित यह प्रवृत्ति किसी विशेष देश श्रथवा काल की सम्पत्ति नहीं हो सकती। उदाहरण के लिये तुलसी का प्रसिद्ध वर्षा-वर्णन ही लिया जा सकता है, अपन्तु इस प्रकार की परिपाटों को उन्होंने विशेष प्रश्रय नहीं दिया, श्रतण्व ऐसे विधान प्राचीन कविता में श्रिधक नहीं है। देव में इस प्रकार की भी कुछ एक योजनायें मिल जाती हैं—जैसे नख-शिख में एक स्थान पर उन्होंने उरोजों को 'श्रोज के उज्वल रूपक' कहा है:

कैशों रुचि भूपर श्रन्प रिच राखे देव, रूपक-समृह द्वे उज्यारे श्रति श्रोज के।

उरोजों के सुन्दर उभार की श्रनुभूति को व्यक्त करने के लिये यह उपमान श्रस्यन्त व्यन्जनापूर्ण है, इसमें कल्पना का उपयोग जितना रम्य है उतना ही सार्थंक भी। इसके श्रतिरिक्त श्रीर भी कुछ उद्धरण उपस्थित किये जा सकते हैं:

> कुज की-सी करनी, कुजीन की-सी कोमजता, सीज की-सी सम्पत्ति, सुसीज कुज कामिनी।

अदामिनि दमक रही बन माहीं, खल की प्रीति जथा थिर नाहीं।

चुद्र नदी भिर चली तोराई, जस थोरे घन खल बौराई॥

उदित अगस्त पंथ जल सोखा, जिमि लोभइ सोखइ संतोषा।

ब्राँद अपात सहैं गिरि कैसे, खल के बचन संत सह जैसे॥

[शमचरित मानस]

दान को सो श्रादरु, उदारताई स्र की-सी,
गुनी की लुनाई, गुनमंती गज गामिनी॥

### × × ×

धर्म के लिए धर्मी का प्रयोग: —इससे भी श्रिषक रमणीय तथा स्वम प्रणाली है, धर्म के लिये धर्मी का प्रयोग। इसका सौन्दर्य भी सर्वथा लच्चा के आश्रित है। साध्यवसाना लच्चा इसके मूल में रहती है। स्थूल रूप में यह प्रयोग वाचक-धर्मलुप्ता उपमा के समान प्रतीत होता है, परन्तु वास्तव में उपमा के इस निजींत्र भेद में इतनी श्रीभव्यक्जक शक्ति कहाँ. सम्भव है १ दूसरे, इसका उद्देश्य भी उपमा से भिन्न होता है। उपमा में जहाँ साम्य सदैव ही प्रकट एवं स्पष्ट रहता है, यहाँ उसका कोई भी मूल्य नहीं है। यहाँ श्रभीष्ट है केवल प्रभाव का तीव संवेदन; तीवता इस प्रयोग का श्रीनवार्य गुण होता है। श्रतण्य वही विशेषण श्रथवा उपमान यहाँ उपयोगी हो सकता है, जिसका धर्म परम्परा से इतना स्थिर हो चुका हो श्रीर जिसका सम्बन्ध हमारे संस्कारों से इतना गहरा हो गया हो कि धर्मी के उल्लेख मात्र से ही हम धर्म को प्री तरह प्रहण कर लें। यह प्रयोग भी बहुत कुछ श्राधुनिक है, श्रीर वास्तव में देव में इस प्रकार के श्रस्थन्त सुन्दर उदाहरण देखकर उनके श्रीभन्यक्जना-कौशल पर चिकत रह जाना पड़ता है।

# (१) तारे खुके न घिरी बरुनी घन, नैन भये दोउ सावन भादों।

यहाँ सावन भादों का साधारण वाच्यार्थ है 'निरंतन बरसन वाले' । सावन भादों के साथ 'के समान' वाचक शब्द और 'निरंतर बरसने वाले' साधारण धर्म को ल्लुस मान लेने से उपर्युक्त पद वाचक-धर्म-ल्लुसा उपमा का सीधा उदाहरण बन जाता है। परन्तु नेत्रों को एक श्रोर 'सावन भादों' की तरह बरसने वाले कहना और दूसरी श्रोर 'सावन भादों' ही कह देना एक बात नहीं है। हूसरे प्रयोग में जो श्रातिशब्य की ध्वनि है वह पहले में नहीं है। श्रतएव श्राधिक्य श्रथवा तीवता की वृद्धि के लिए यहाँ धर्म के स्थान पर धर्मी का ही प्रयोग किया गया है।

(२) पन्मग की मिन कीन्हीं उन्हें, उन पन्नग की किसुत्ती कियो चाहत । प्रश्नीत हमने उन्हें सर्प की मिण बनाया, परन्तु वे हमको सर्प की केंसुस्रो

बनाना चाहते हैं। सर्प का मिंग के प्रति मोह और केंचुली के प्रति सहज औदास्य प्रसिद्ध है। उन्हीं का भाभय लेकर मोह और भौदास्य की तीन व्यंजना करने के जिए यहाँ वाचक शब्द को वचाकर मोह भौर भौदास्य के प्रसिद्ध पात्रों का प्रयोग किया गया है।

(३) पावस ते उठि कीजिये चैत प्रमावस ते उठि कीजिये पूनी।

पहले उद्धरण में श्राम्तुत सावन भादों के साथ प्रस्तुत नेत्रों का भी उल्लेख हैं. परन्तु यहाँ श्राम्तुत ने प्रस्तुत को पूर्णत: निगीर्ण कर लिया है—उसका श्रस्तित्व ही लुस हो गया है। यहाँ निरह के निषाद के लिए पात्रस श्रीर श्रमात्रस का, तथा. मिलन के उल्लास के लिए चैत श्रीर पूनो का प्रयोग हुश्रा है। पायस के श्रंधकार श्रीर वर्षा द्वारा मन के निषाद तथा बरसते हुए नेत्रों की, श्रीर इसके निपरीत — चैत्र द्वारा मन के उल्लास तथा मुस्कराती हुई मुख-छृति की व्यंजना हमारे संस्कारों के इतने निकट है कि धर्म के लिए धर्मी का यह प्रयोग श्रशं-प्रहण में बाधक तो होता ही नहीं है—बिल्क उलटा वाचक शब्दों की किष्मायत करता हुश्रा श्रीर श्रमेक सम्बद्ध संस्कारों को जगाता हुश्रा व्यंजक गुण की श्री-वृद्धि कर देता है। श्रमात्रस श्रीर पूनों के मूल में भी यही सत्य है। परम्परा श्रीर संस्कार के प्रभाव से ऐसे शब्द ही प्रतीक पद को प्राप्त कर लेते हैं श्रीर वास्तव में उपर्यु के चार शब्दों में कम से कम पावस, पूनो श्रीर श्रमात्रस तो एक प्रकार से स्वीकृत प्रतीक हैं ही। एक छुद में प्रती हों का प्रयोग देव. ने श्रीर भी उदारता-पूर्वक किया है।

(४) पून्यो प्रकास उकासि के सारदी, श्रासहू पास बसाय श्रमावस; दे गए चिंतन सोच विचार, सु लैगए नींद छुधा बल-बाबस। है उत देव बसंत सदा, इत हैउंत है हिय कंप महावस; से सिसिरी-निसि, प्रोषम के दिन, श्रांखिन राखि गए ऋतु पावस।

इसमें पूनो, श्रमात्रस, श्रीर पात्रस के श्रितिरिक्त, जीवन के उल्जास के जिए वसंत, श्रीर विषाद के जिए हेमंत, शिशिर-निशा, तथा ग्रीप्म के दिनों का प्रयोग किया गया है।

मानवीकरण: — भार-संवेदन को तीय करने की इससे थोड़ी भिन्न किंतु खचगा की ही आश्रित एक अन्य सफल युक्ति हैं—मानवीकरण। मानवीकरण में जड़ वस्तुओं, अथवा भारनाओं, अथवा किसी श्रंग िशेष पर कर्नु व आदि मानव गुणों का आरोप किया जाता है। विदेश में इसको एक स्वतंत्र अलंकार माना गया है। इसारे यहाँ अज़रेजी के प्रभाव से इसको लोकिश्यता चाहे आधुनिक युग में ही प्राप्त हुई हो, परन्तु इसका प्रयोग प्राचीन काव्य में भी निश्चित रूप से हुआ है। भाव की तीव अनुभूति को व्यक्त करने का प्रयश्न करते हुए देव, विदेशी अलंकार-शास का स्वयन में भी ध्यान न कर, न जाने कितनी बार इसका प्रयोग कर गए हैं:

(१) ऐसी जी हों जानतो कि जैहे त् विषय के संग, ऐरे मन मेरे हाथ—पांच तेरे तोरतो। (२) ऐरे मन मेरे तैं घनेरे दुख दीने घाव, ए किवार दें के तोहि मूंदि मारों एक बार ॥

यहाँ सूच्मेन्द्रिय मन पर मानव-म्रङ्गों का आरोप किया गया है। मन पर विभिन्न मानवोचित कियाओं का आरोप तो श्रनेक छुंदों में मिलता है:

> बर मैं बरिक, किट-बोयन उबिट करि, त्रिवबी पबटि किट-तरिन मैं किट गयी।

भयवा :---प्रेम-पयोधि परो गहिरे श्रमिमान को फेन रह्यो गहि रे मन । कोप-तरंगन सों बहि रे पिछ्निय पुकारत क्यों बहि रे स्क्री ? 'देवजू' लाज-जहाज ते कृदि रह्यो मुख मूँदि, भ्रजौं रहि रे मन; जोरत, तोरत प्रीति तुही श्रब तेरी श्रनीति तुही सहि रे मन॥

इसी प्रकार एक स्थान पर नेत्रों पर भी दौड़ कर धार में घुसना, फँस जाना, उकसने में श्रसमर्थ होना, श्रॅंगड़ाई लेते हुए गहरे में गिर जाना श्रादि मानव कियाश्रों का श्रारोप किया गया है:

> धार में धाइ धँमी निरधार ह्वे, जाय सी उकसीं न ऋँधेरी। री ऋँगराय गिरी गहिरीं, गहि फेरे फिरीं न घिरीं नहिं घेरी॥

ये प्रयोग भावना की मूर्तिमत्ता के सहज परिणाम हैं। मन-सम्बन्धी पहों में भावना की तीव्रता के कारण मन एक सूक्षीन्द्रय मात्र नहीं रह गया, वह किंव की अनुभूति में एक स्वतंत्र सशरीर व्यक्तिरव धारण कर उपस्थित हो गया है— मानों वह उसका कोई घनिष्ठ सखा या परामर्शदाता हो। इसी प्रकार अन्तिम छंद में रूप चेतना इतनी तीव्र और गहरी होगई है कि उसका अनुभव करने वाले नेक्ष पर स्वतंत्र व्यक्तिरव का आरोप आपसे आप हो गया है।

सम्भावना-मूलक अप्रस्तुत-विदान: — कुन्न अप्रस्तुत योजनाएं इस
प्रकार की होती हैं जिनका सौन्दर्य किसी प्रकार के साम्य पर आश्रित न होकर
सम्भावना पर ही आश्रित होता है — हेत्र्य का और फजोश्य का इसी प्रकार के
आर्कार हैं। उत्प्र का में साधारणतः उपमेय-उपमान सम्बन्ध की स्थिति आवश्यक
मानी गई है, परन्तु इन दोनों भेदों के लिए वह अनिवार्य नहीं है। इनमें काव्यसय
सम्भावना का ही अमत्कार रहता है। इसीलिए करपना की लिजत की इन के लिए
इनमें विशेष अवकारा रहता ; और भावुक कि उसमें भावुकता का मधुर पुर
देकर एक अद्भुत सींदर्य उत्पन्न कर देते हैं। यही कारण है कि जिन किवयों में
कोमल भाव और लिजत करपना का प्राधान्य रहता है, उनमें इन अलंकारों के
प्रति एक सहज मोह होता है। देव भी मितराम की भावि इसी प्रकार के किवयों

की श्रेखी में आते हैं, स्वभावतः ही उनकी कविता में इस प्रकार की लिलत सम्भावनाएँ अनेक हैं।

नायिका की भौहों के लिए कहा गया है :--

नारि हिये त्रिपुरारि बँधे सुनि, हारि के मैन उतारि धर्यो धनु ।

शर्थात् भोहें मानो काम देवका धनुष हैं, जो उसने यह सुनकर कि अब तो शिव नारी-हृद्य में बंध गए हैं, उतार कर रख दिया है क्योंकि अब इसकी ष्या ज़रूरत है। इसमें संदेह नहीं कि इस उरप्रे का में ढीली भोंहों श्रीर उतरे हुए धनुष में साम्य का श्राधार भी निश्चित रूप से है ही, परन्तु वास्तविक सौंद्य्यं का कारण उपयु क मधुर सम्भावना ही है जो एक प्रसंगोचित मधुर घटना के स्कार मन में जगाकर हमारी सौन्दर्य-चेतना को श्रीर भी उद्बुद्ध कर देती है शिव पर नारी की विजय की स्मृति रूप-चेता के मन पर पढ़े हुए नारी के प्रभाव को जैसे श्रीर भी गहरा कर देती है। इसी प्रकार एक स्थान पर नेशों की दोसि को देखकर कि सम्भावना करता है कि: 'दीपित मैन महीप सिखाई समीप सिखा गहि-दीप-सिखा की।' ऐसा लगता है मानो कामदेव ने दीपक को पास रखकर सबर्य श्रपने श्राप तह्यों के नेशों को दीसि विकीर्या करना सिखाया है।—इस सम्भावना का सान्दर्य स्वतः ब्यक्त है, श्रीर स्पष्टीकरण की कोई श्रावश्यकता नहीं है।

उपयुक्त सम्भावनाम्नों में रूप की चेतना का प्राधान्य है। कुछ सम्भावनाए

देवल भाव की ही श्रीवृद्धि करती हैं, जैसे---

बाल के श्रधर लाल-श्रधरिन लागि जागि इटी मदनागि पिचलान्यो मन मोम सो।

श्रथवा-दुलही के विस्नोचन-बानन कों,-सिस श्राज को सान समान भयो। या-यों सुनि श्रोक्षे करोजन पे श्रनुराग के श्रंकुर से उठि श्राए।

या फिर-- ब्राँसुन बूड्यो उसास उड्यो किथों मान गयो हिसकी की हिस्रोरनि।

इन चारों उदाहर गों में सम्भावना जितनी भावपूर्ण है एतनी ही सूचम भी। यहाँ वह न्यक्त न होकर एक प्रकार से अर्ध-न्यक ही रही है, जिससे उसकी भावगम्यता और भी बढ़ गई है।

चमत्कार-मूलक ऋलंकार : — अभिध्यम्जना में आकर्षण और प्रभाव उत्पक्ष करने का दूसरा मुख्य साधन है चमत्कार । चमत्कार का सम्बन्ध है हमारी विस्मयहत्ति से । — काष्य की अनुमूति में विस्मय दृष्टि का भी कुछ योग अवश्य रहता है — सत्काब्य था कसा में बर्खा हमारे चित्र का रंजन करने का गुख ही

मुख्य होता है, परन्तु भस्तिक को चमक्कृत करने की भी थोड़ी बहुत शक्ति श्रनिवार्य्यत: रहती है। काव्य के मूल मर्ग को जाननेवाले कवि श्रीर सहस्य तो सदा इन दोनों तत्वों के इसी श्रनुपात को स्वीकार करते श्राए हैं, परन्तु जिनकी दृष्टि ऊपरी स्तर तक ही पहुँच पाती है जो काव्य को आत्माभिव्यक्ति के रूप में ग्रहण न कर श्राहम-प्रदर्शन के रूप में ही ग्रहण करते हैं, वे इस श्रनुपात की उखट देते हैं। उनके लिए चमत्कार मुख्य हो जाता है श्रीर हृदय का रंजन गीए। संस्कृतः श्रोर हिन्दी में ऐसे कवि श्रीर श्राचार्य श्रदेक हुए हैं-वास्तव में प्रयत्न-सुलभ होने के कारण चमत्कार ऐसे किथयों का, जो स्वभाव से रस-सिद्ध नहीं हैं अथवा जिनकी रुचि गंभीर नहीं है, अरान्त निय साधन रहा है। संस्कृत-हिन्दी के अनेक कवियां ने चम कार की विवित्र की ड़ाएं की हैं। केशवदास ने तो चम कार के लिए रस, भ्रीचित्य, ध्र्रानि, किसी का भी बिजदान कर दिया है। उनके उपरांत भ्रानेक रीति किश्यों पर भी यह कुप्रभाव पड़ा, बिहारी जैसे मर्मज्ञ कवि पर भी चमत्कार का जार खुब खेला । परन्तु मितराम, देव श्रादि इससे मुक्त रहे-मितराम श्रपनी संयत रुचि के कारण श्रीर देव रस के प्रति उन्कट श्राप्रह के कारण । एं० रामचन्द्र शुक्ल ने न जाने देव को चमःकारिश्य कवियों की कोटि में क्यों रख दिया है। यमक के प्रति श्रवश्य थोड़ा गुनड्गार होते हुए भी यह कवि चनत्कार के फेर में नहीं पड़ा। उसकी श्रतिशय भावुकता श्रीर गंभीर रस-चेतना चमतकार को कैसे सहन कर सकती थी ? निश्चय हो देव के काव्य में चमस्कार-मूलक अलंकारों प्रयोग बहुत कम है-स्वभाव श्रीर श्रीतस्य-मूलक श्रलंकारों के जहाँ प्रभूत उदाहरण मिल जा रंगे, वहाँ चमस्कार-मूजक म्रलंकारों के लिए भापको खोज करनी पड़ेगी। इस वर्ग के श्रंतर्गत व श्रजंकार श्राते हैं जिनका उपयोग उक्ति में विचित्रता लाने के जिए होता है-नैषम्य श्रीर रलेष-मूलक श्रलंकार प्रायः इसी उद्देश्य की पूर्ति करते हैं। देव ने जहाँ इनका प्रयोग किया भी है वहाँ चमःकार को स्थत कनी नहीं बनाया-उनके वैषम्य और श्लोष सूच्म रहकर ही उक्ति में बीचेन्य उत्पन्न करते हैं, श्रीर इसका कारण यह है कि वे सदैव साधन रूप में ही प्रयुक्त हुए हैं, साध्य नहीं बन पाए । कुछ , दाहरण लीजिए :--

(१) कातिक की राति पूनो इन्दु परगास दूनो। श्रान पास पात्रस श्रमात्रस खगी रहे। ग्रीषम की ऊत्रमा, मयूष मान कीनी, मुख—देखे सनमुख निसि-सिसिर बगी रहे॥ बरसे जुन्हाई सुधा-बसुधा सहस धार—कीमुदी न सुखे ज्यों-ज्यों जामिनी जगी रहे।

# दोऊ पष्छ उज्ज्वल बिराजें राजहंसी देव, स्याम रंग-रंगी जगमगी उमगी रहै।

(विरोधाभास)

(२) ये श्रॅंसियाँ बिनु काजर कारी, श्रॅंबारी चिते चित में चपटी-सी।
मीठी लगें बतियाँ मुख सीठी, यों सौतिन के उर मैं दपटी-सी।।
श्रंगहू राग बिना श्रंग श्रंग, सकोरें सुगन्धन की कपटी-सी।
प्यारी तिहारी ये एड़ी लसे, बिन जावक पावक की सपटी-सी॥

(विभावना)

उपयु क पद में स्पष्टतः किव का श्रभीष्ट रूप की श्रनुभूति को व्यक्त करना है, किर भी विभावना का चमस्कार भी साधन रूप में उसमें श्रस्यंत सूचम योग दे रहा है, इसको श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता।

इसी प्रकार,

 $r^{2}$ 

(३) त्रापुने त्रोहे हिये में दुराह, दयानिधि देव बसाइ लिए में। हों ही असाध बसी न कहूँ, पल श्राध श्रगाध तिहारे हिये में।

यहां विभावना श्रीर विशेषोक्ति का सूक्ष्म संतुलन है। मैं इस छुन्द को माव-गांभीर्थ्य का श्रन्यतम उदाहरण मानता हूं—ि फिर भी श्राप देखें कि उक्ति में वैचित्र्य उत्पन्न करते हुए भाव को गंभीर करने में इस सूक्ष्म श्रलंकार-योजना का कितना सुन्दर योग है।

ऋतिशय-मूलक ऋलंकार: — ऋपने मूल रूप में श्रतिशयोक्ति का उद्देश्य उत्तेजना को संवेदनीय बनाना, श्रर्थात् ऋपनी उत्तेजना को व्यक्त करना और दूसरे को उत्तेजित करना है। उत्तेजना के लिए चित्त के विस्तार श्रीर उत्कर्ष की श्रपेषा होती है—श्रीर चित्त के विस्तार श्रीर उत्कर्ष के लिए श्रपनी बात को बढ़ा चढ़ाकर कहना श्रावश्यक होता है, तभी श्रतिशय-मूलक श्रलंकारों का जन्म होता है। भाव की उद्दीक्त काव्य का मुख्य ध्येय होने के कारण श्रतिशय प्राय: कथन की सभी प्रखालियों में प्रच्छन्न श्रथवा प्रकाश रूप में वर्तमान रहना है। इस प्रकार वास्तव में उसका मूल सम्बन्ध भावोदीक्त से ही है। परन्तु रस के मर्म को न समक्तने वाले कवियों ने इस सम्बन्ध को विच्छन्न कर दिया —श्रतिशय-मूजक श्रलंकारों का कार्य निर्द्धन्द होकर ची उद्दोने भरना तथा चमस्कार को सृष्टि करना ही रह गया। बिहारी ने श्रतिशयोक्त के बड़े करिसमे दि बाए हैं, श्रीर हिन्दी के चमस्कार-रसिक भाजोचकों ने उनकी काष्य-गतिभा की मुक्त कयड से प्रशंसा की है—परन्तु गंभीर काष्य-मर्मकों ने ऐसे प्रयोगों को एक खिलायाह मात्र मानते हुए उन्हें काष्य की

समृद्धि के किए उपयोगी नहीं माना है। स्वभावीकि के प्रेमी देव को इनके प्रकि कोई शक्तवंद्धां नहीं था—उन्होंने चमस्कार के किए कहीं भी इन्हें नहीं अवनाना— भाव की उदीक्षि के किए श्रवस्य कहीं कहीं इनका प्रयोग किया है, और वह अस्वन्त सकता वन पदा है:—

से रजनीपति बीच बिरामिनि दीमिनि-दीप समीप दिस्ताचे। जो निज न्यारी उज्यानी करें तब प्यारी के दंतन की युति पाये ।

उपयु क श्रतिशयोक्ति की सफलता दाँतों की चमक की तीत्र श्रनुस्ति कराने में ही है, रूप के उपमानों के एक नवीन चमस्कार का श्राविष्कार करने में नहीं है।

इसी प्रकार—"सेज पें ज्यों रॅंगरेज मनोज कैसलोने सोने की बेखि बनाई !' विरह की कृशता पर कितनी रम्य एवं भाव-पूर्ण अत्युक्ति है। सेज पर पड़ी हुई विरह-चीण नायिका ऐसी लगती है मानों कामदेव-रूपी रंगरेज ने विद्युनि के ऊपर सोने की बेल छाप दी हो। यहाँ 'स्वभाव' और 'अतिशय' में कितना मधुर सामन्जस्य स्थापित किया गया है। पारिभाषिक रूप में यद्यपि यह उत्प्रेचा का ही उदाहरण है; परन्तु वास्तव में आधार इसका अतिशय ही है।

देव के प्रतीकों का विवेचन :- किसी के व्यक्तित्व, उसके स्वभाव, श्राज्ञा-श्राकांचाश्रों का श्रध्ययन करने के लिए प्रतीकों का श्रध्ययन श्राधुनिक मनी-विज्ञान में विशेष महत्व रखता है। वैसे तो अनेक प्रकार के प्रतीक माने गए हैं: परन्त उनमें से मुख्य प्रकार तीन हैं:-- १. सजन के प्रतीक, २. नाश के प्रतीक श्रीर ३. काम के प्रतीक । रीतिकाष्य के सामान्य विवेचन में हमने स्पष्ट किया है कि किस प्रकार उसमें काव्य के सुखद एवं प्रसन्न प्रतीकों का प्रयोग ही मुख्य-रूप में हचा है। देव में भी निश्चित रूप से श्रंगार-प्रतीकों का ही प्राधान्य है -- उत्पर दिए हुए प्रतीकों में ही देख जीजिए-प्रात-पयोदों में श्रक्शिमा, चन्द्रमा में विवली, यमुना-तरंग में जम्बुरस-विन्दु, कुप में जल की बूंद, कसौटी में सोने की लीक, रस में दूबी हुई मधमक्ली-ये सभी स्पष्टतः श्रंगार के प्रतीक हैं। र्श्यार के प्रतीक होने से ये सभी प्रतीक कोमल, रमणीय और चित्रमय हैं। इनमें रंग का वैभव और उल्लास है। इसमें संदेह नहीं कि रीतिकाल के सभी कवियों की तरह देव की काव्य-सामग्री भी सीमित ही है. श्रीर वे रूद-उपमानों की नहीं बचा पाये हैं. उनके नल-शिख वर्शन में ऐसे अनेक प्रयोग हैं। परन्त श्रांगार की चेतना अत्यन्त तीव होने के कारण उनके अप्रस्तुत-विधान प्राय: रूप अववा आव के संवेदन में बासमर्थ नहीं हुए । रूद उपमानों को भी उन्होंने भावकता में रंग दिया है और इस प्रकार उनमें एक नवीन अभिन्यम्जक शक्ति उत्पन्न कर दी है: साथ ही

उनके विधाल में भी वैचित्र्य की सृष्टि की है। किर भी, एक कोर प्रकृति के नाना रूप-विधानों से धनिष्ठ परिचय न होने के कारण और दूसरी क्रोर अभिष्यप्ताना के अमूर्त उपकरकों का प्रचलन न होने के कारण देव भी अपनी असंकरण सामग्री का उचित विकास नहीं कर पाये।

परम्तु यह परिमिति भी सांपंषिक ही समझनी चाहिए। श्राश्चित युग के, विशेषकर द्वाबावाद के किवरों की रोमानी अनेकरूपता अथवा तुलसी, सूर, जायशी जैसे किवरों का जीवन-स्यापी विस्तार देव में नहीं है, इसमें सन्देह नहीं, परन्तु साथ ही यह भी असंदिश्व है कि रीतिकाल के किवयों में केशव श्रीर बिहारी के अतिरक्त किसी का भी चेत्र इतना विस्तृत नहीं है। केशव ने जहाँ श्रपने पाश्चित्य श्रीर करूपना-वैभव के आधार पर रीतिकाल की श्रलंकरण-सामग्री की श्रीवृद्धि की है और बिहारी ने अपने सूचम अन्वीचण के श्राधार पर, वहाँ देव ने अपने भाव-वैभव के द्वारा उसको सम्पन्न बनाया है। श्रंतर्जगत की प्रवृत्तियों से धनिष्ठ परिचय होने के कारण श्रमूर्त उपादानों का भी उन्होंने स्थान-स्थान पर सुन्दर प्रयोग किया है, उधर धर्म के स्थान पर धर्मी का प्रयोग कर, तथा भावनाश्रों श्रथवा जढ़ वस्तुश्रों पर मानव-गुणों का श्रारोप कर उस वैधी हुई सीमा के मीतर भी विचित्र-विकास की सफल चेव्या की है। स्पष्टतः ही देव के श्रधकांश प्रतीक भाव-मूलक ही हैं, कल्पना-मूलक श्रथवा बौद्धिक नहीं हैं। वे हमारे भाव-संवेदनों को ही विशेषतया उद्बुद्ध करते हैं, कल्पना श्रथवा बुद्ध को इनना उत्तीत नहीं करते।

# (आ) देव की भाषा

श्रभिव्यञ्जना का सबसे गुरुय श्रीर सहज माध्यम हैं भाषा। रीतिकाल तक श्राते-माते बजभाषा निश्चित रूप से उत्तर भारत की कान्य-माषा बन चुकी थी। भिक्काल में श्रवधी श्रीर बज के बीचे थीड़ा प्रतिद्वन्द्व रहा; परन्तु रीतिकाल में साहित्य का स्वीकृत माध्यम बजभाषा हो हो गई थी। इस युग का प्रत्येक साहित्य-कार; चाहे उसकी मातृ-भाषा राजस्थानी हो, श्रथवा श्रवधी, श्रमिवार्व्य रूप से वजमापा की शरण लेता था। देव को यही भाषा श्रत्यन्त समृद्ध रूप में उत्तरा-धिकार में मिली थी; श्रतण्व उनकी व्यक्तिंगत भाषा-शैकी का विवेचन करने से पूर्व बज-भाषा की साधारण प्रकृति श्रीर सीप्टिंग का थीड़ा विश्लेषण कर लेना उपादेय होगा।

व्रजभाषा की प्रकृति :- व्रजभाषा का सम्बन्ध शौरसेनी अपभंश और उसी परिवार की प्राकृत से हैं। इन दोनों भाषात्रों का उससे माता श्रीर मातामही का सम्बन्ध है। यों तो श्रन्य देशी भाषात्रों की भाँति इसका भी जन्म श्रीर प्रचार वारहवीं-तेरहवीं विक्रम शताब्दी से ही श्रारम्भ हो जाता है। पृथ्वीराज रासो में वजभाषा की पद-योजना स्थान-स्थान पर जिलती है :-- "बाल बैस सिस ता समीप श्रमृत-रस पिन्निय" में 'ता' ब्रजभाषा सर्वनाम का ही विभक्ति-हीन प्रयोग है। इसके उपरान्त निर्गुण सन्तों में गोरखनाथ के गद्य-लेख स्पप्ट ही ब्रजभाषा में लिखे हुए हैं, उधर कबीर त्रादि की भी साखियों, दिशेषकर पदों में इस भाषा का प्रचुर प्रयोग हुन्ना है। डाक्टर धीरेन्द्र वर्मा ने लिखा है कि ब्रक्तभाषा के साहित्यिक महत्व की वास्तविक प्रतिष्ठा सोलहवीं शताब्दी के उत्तरार्थ में ही हुई, 'संवत् १४४६ वशास सुदा ३ त्यादित्यवार को गांवर्धन में श्रीनाथजी के विशाल मंदिर की नींच रम्बी हुई थी। वहीं तिथि साहित्यिक ब्रजभाषा के शिलान्यास की तिथि भी माना जा सकता है। [ अजभाषा कां व्याकरण ] इसमें भंदेह नहीं कि बल्लभाचार्य तथा उनके पुत्र एवं शिष्य-परंपरा ने विजभाषा के प्रचार एवं समृद्धि में सबसे श्रधिक योग दिया थार अनक प्रयन्न के फल-स्वरूप ब्रज्ञभाषा-साहित्य का निरंतर क्रमबद्ध विकास तुत्राः परन्तु उनके द्वारा शिलान्यास की बात श्रधिक मान्य नहीं है। शास्त्रज्ञ कित्यों ने समय के साथ शाकृत से श्रापन्नंश श्रीर श्रापन्नंश से इसकी उत्तराधिकारिणी ब्रजभाष। को कमानुसार स्वत: ही-व्हाम श्रीर उनकी शिष्य-परम्परा के प्रभाव से श्रद्धते रह कर भी-साहिन्यिक माध्यम के रूप में प्रहण कर लिया था। संवत् १४६ में लिखी हुई कृपाराम की 'हित-तर्रंगियो' इसका प्रमास

है। उसकी भाषा स्वच्छ साहित्यक अजभाषा है। वास्तव में उसकी श्रतिशय स्वच्छता देखकर ही कुछ बिद्धान उसे अग्रामाणिक मानने लगे हैं। मन्भव है डा॰ साहब का भी यही मत हो; परन्तु उसकी रचना-तिथि इतने असंदिग्ध रूप में दी हुई है कि उस पर संदेह करना, जब तक कि कोई विरोधी प्रमाण न मिल जाए, सरज नहीं है। यह कवि—शास्त्रज्ञ कवियों की परम्परा में होने के कारण, भिक्त-कविता के प्रभाव से सर्वथा दूर था, यह तो निविवाद ही है, साथ ही उसकी भाषा से स्पष्ट है कि वह इस परम्परा का पहला कवि भी नहीं था। उसमे पहले कुछ अन्य कवियों ने भी अजभाषा का प्रयोग किया होगा।

किसी भाषा की प्रकृति का निर्णय करने का वास्तविक साधन उसका शब्द-समृद्ध न होकर व्याकरण ही होता है। शब्द-समृद्ध में प्राय: निरंतर परिवर्तन होता रहता है; क्योंकि किसी भी जीवित भाषा का कार्य विना उचित आदान-प्रदान के चल नहीं सकता। इसके विपरीत व्याकरण के रूप अपेक्षाकृत स्थिर रहते हैं, उनमें परिवर्तन होता तो है, परन्तु बहुत ही धीरे-धीरे। अत्र प्रव किसी भाषा का स्वरूप स्थिर करने के लिए उसका व्याकरण ही अधिक विश्वसनीय साधन है। ब्रजभाषा के विशेषज्ञों ने भाषा-विज्ञान एवं साहित्यिक दिट से उसका सम्यक् अध्ययन करने के उपरान्त निम्नलिखित विशेषताएँ निर्धारित की हैं:—

उच्चारणः — अवधो में जहाँ इ और उ के उपरान्त श्र की स्थिति ज्यों की स्यों बनी रहती है, वहाँ अजभाषा में खड़ी बोली की तरह इ और श्र का य तथा उ और श्र का व हो जाता है — प्यार, क्वांर। इसी तरह इ और उ की श्रपेका अजभाषा में य और व का प्रचार श्रधिक है। श्रवधी के ह को भी अजभाषा-भाषी य करके बोलते हैं: — माँच (माँहि)।

संझाएं श्रीर विशेषण:—त्रजभाषा की पुँक्षिक्ष संज्ञाएं तथा विशेषण प्रायः श्रीकारांत होते हैं। इसके विपरोत खड़ीबोली में उनके रूप श्राकारांत श्रीर श्रवधी में श्रकारांत पाये जाते हैं—पुँ० संज्ञा: घोड़ो (श्रज), घोड़ा (खड़ी) श्रीर घोड़ (श्रवधी); विशेषण : भलो ( श्रज ), भला ( खड़ी ) श्रोर भल ( श्रवधी )। इस प्रकार पश्चिमी भाषाओं की प्रवृत्ति दीर्घान्त है, श्रीर श्रवधी की लष्ट्यन्त । विभक्ति लगने से पूर्व अजमाषा में इनके शिक्षत रूप बहुवचन में न प्रत्यय लग जाता है—श्रीहन कूं (कों)।

<sup>(</sup>२) तिमक्ति:—कर्ता— ने (इसका प्रयोग भूतका लेकः सकर्मक किया के साथ ही होता है)

कर्मले— कों, कों; को, कीं; कूं, कुं; करक्— सों, सों, से; ते, तें। (कर्मवाच्य और भाववाच्य में पें और पर भी होता है) सम्प्रदान— को, कों; की, कों; कूं, कुं। अपादान— सों, सों, से; सूं, सुं, तें, तें। सम्यन्थ— को, कों; के, कें; के, कें; की (स्त्रीलिंग) अधिकरण—में, मैं; माँहि माँय, माँह, मांक [ ये सब मध्य से बने हैं, इसलिए यहाँ अवधी की हि का भूम नहीं होना चाहिए।]; पें, पर।

सर्वनाम-

उत्ताम पुरुष :---माधारण रूप :---(एकवचन) मैं, हौं ( श्रांत-भेद से हों श्रीर हूँ भी ); (बहुवचन) हम।

विकृत रूप :-- (एकवचन) मो, (बहुवचन) हम।

एकवचन

बहुवचन

कर्ता \cdots

में, हों, (प्रांत-भेद से हों हम चौर हंभी)

कर्म-सम्प्रदान— मोकां, मोकूं, मोहि श्रादि । हमकों, हमकूं, हमहिं, हमें । करण-श्रपादान— मोसों, मोसे, मोतें । हमसों, हमसें । सम्बन्ध— मेरी, मेरा, मेरे, मेरी । हमारी, हमारी, हमारे, हमारी । श्रिष्ठरण— मोमें, मोप इत्यादि । हममें, हम पे इत्यादि ।

मध्यम पुरुष :-- साधारण रूप :-- एकवचन-त् , तैं।

बहुवचन-तुम।

विकृत रूप :—एकवचन—तो, यहवचन—तुम ।

एकत्रचन

बहुवचन

कर्त्ता— तु.तें।

तुम ।

कर्स-सम्प्रदान— तोकों, तोकूं, तोहि चादि तुमकों, तुमकूं, तुमहिं, तुम्हें। करना-म्रपादान — तोसों, तोसें, तोतें। तुमसीं, तुमसें, तुमसें।

% [ मथुरा ऋौर उसके श्रास-गास के गांवों में, इधर श्रालीगढ़ तक कूं ही बोखा। जाता है। को या की पूर्व के सोरों श्रादि बजभाषी प्रांतों में श्राब भी ज्यों का त्यों नित्यंप्रति की बोलचाल में श्राता है। साहित्यिक भागा में को खौर कों का ही खंधिक प्रयोग है।]

तेरी, तेरों, तेरे, तेरी । तुम्हारी, तुम्हारे आदिः श्रीर विकारी, तिहारे चादि । तोमें, तोपै इत्यादि । तुममें, तुमपे । श्चन्य पुरुष :--साधारका रूप :--एकवचन--वह । बहुवन--वे । विकृत रूप :--एकवचन-वा बहुवचन बहुत्रचन एकत्रचन वे, वह, थो, बु भ्रादि । उनको, उनकूं, उनिह, उन्हें। कर्म-सम्प्रदान-- वाकों, वाकूं, वाहि। उनसों, उनसें, उनतें । करक-मपादान—वासों, वासें, वातें। वाकी, वाको, वाके, वाकी । उनकी, उनके, उनके, उनकी । उनमें, उनपे, श्रादि। वामें, वापै, ग्रादि। अधिकरणः---संकेतवाचक, सम्बन्धवाचक, प्रश्नवाचक, नित्यसम्बन्धी सर्वनामों के रूप प्रायः श्रन्यपुरुष के ही श्रनुसार चलते हैं। मूल रूप: -- किया का मूल रूप जिसे भाववाचक मधवा कियावाचक संज्ञा भी कहते हैं, नो म्रथवा (इ) बो लग कर बनता है। जैसे चलनो या चित्रवो । वर्तमान काल ब्रजभाषा में भ्रवधी की भांति वर्तमान काल में क्रिया का रूप प्रायः त खगकर .बनता है। खड़ीबोली में जहाँ यह दीघींत होता है, ब्रज में अवधी की तरह वहाँ यह लध्वन्त होता है। उदाहरण — खडीबोली में 'चलता (है)', ब्रजभाषा में 'चलत (है)'। स्त्रीलिंग में प्रायः इ और कभी-कभी ई स्रीर लग जाती है। बैसे-चलति (है), प्रथवा चलती (है)। इनके ग्रतिरिक्त वर्तमानकालिक क्रिया के रूप क्मी-कभी दूसरे प्रकार से भी चलते हैं-चलें (हैं), चलों (हों), चलों (हों) आदि । स्त्रीखिंग और पुँक्षिंग में यहाँ भेद नहीं होता। सहायक क्रिया के रूप:-- एकवचन बहुवचन उत्तम पुरुष—हों, 🕻 । मध्यम पुरुष—है। श्रम्य पुरुष — है ।

### भूंतकाल

• "•, •

भूतकाल में क्रिया का साधारण रूप 'श्री श्रथवा श्री' कहीं-कहीं 'यो श्रयवा यी' खगकर बनता है, यही भूतकालिक कृदंत का भी रूप है। य लगाकर बने हुए भूतकाल के रूपों में खड़ीबोली श्रीर ब्रजभाषा में विशेष श्रंतर नहीं है।

सहायक क्रिया के रूप :- एकवचन

उ० पु॰-हो, हुतो, हतो। हे, दूते, हते । म० पु०—हो। श्र० पु० - हो।

रत्रीखिंग-(एकवचन) ही, हुती, हती; (बहुवचन) हीं, हुतीं, हतीं।

### भविष्यत् काल

भविष्यत् काल में क्रिया का साधारण रूप प्रायः ग लगकर बनता है--'चलैगो'; परन्तु 'इह' लग कर भी बने हुए रूप कम नहीं मिलते 'चलिहैं'।

सहायक रूपः---एकवचन उ॰ पु॰--उंगी, श्रींगी; इहीं। एंगे, यंगे, इहैं। स॰ पु॰--ऐगी, यगी, इगी, इहै । श्रीने, उने, हुने, इही । a पुरु-- ऐगी, ,, ,, ,, । यंगे, एंगे, हिंगे, इहैं।

> त्राज्ञा, संभावना, प्रार्थना त्रादि :--एकव चन

बहुवचन । यँ, एं। श्राज्ञा :---उ० पु०-- उं, ऊं। म॰ पु॰--(भ्रा), उ, हु। श्रो, उ, हु। घ० पु०-ए, ऐ, य, इ। र्ये, एं।

प्रार्थना :--- एकवचन बहुवचन इयो, ईजियो। इये ईजिये, ईजे।

सम्भावना :--एकवचन बहुधचन उ० पु०-तो। ते। म॰ पु॰-तो। ते। त्र० पु०-- तो।

### कुदन्त

ते।

बर्तमान कालिक :- पुँक्षिंग-त, बत बतु, ( प्रायः एकवचन में ) स्त्रीखिंग-- ति, चति, चती ।

एकवचन

भूतकाबिक-पुँक्षिग-भ्रो, भी; यो, यो;

ई यीं।

पूर्वकाश्विक--- १. पुँक्षिम तथा स्त्रीसिंग दोनों में 'इ' प्रत्यय सगता है, तथा 'इ' का कभी कभी 'य' भी हो जाता है।

२. कभी कभी पूर्वकालिक कृदंत अपनी पूर्ति के लिये के, के आदि की अपेका करते हैं।

ठ्यापकता: -- ब्रजभाषा अपने समय में अत्यन्त व्यापक भाषा रही है। उसका चेत्र बज के चौरासी कीस तक तो कहने भर को ही था । उसका प्रसार इतना ज्यापक था कि भासपास की भनेक श्रांतीय बोलियों का श्रस्तित्व उसमें जीप ही गया था । उत्तर-पूर्व में कनौजी. दक्षिण में बंदेलखण्डी प्रपना स्वतन्त्र प्रस्तित्व न रस पाई', और सगभग बनभाषा के रूपांतर-मात्र बन गई'। कनीजी और बुंदेस-खरू दीनों में भूतकाल में यो के स्थान पर श्रो (गश्रो, दश्रो) का श्रयोग होता था श्रीर श्रव भी होता है। ब्र'देलखरडी में कुछ सर्वनामों में श्रवस्वार लग जाता हैं। इ के स्थान पर सदैव र का प्रथीग होता है। ज्ञजभाषा ने इन सभी विशेषताओं की इसने सहज-रूप में प्रहण कर लिया कि इनका स्वतन्त्र रूप ही नहीं रह गया। वास्तव में पूरी तीन शताबिदयों तक उत्तर-भारत की साहित्यिक भाषा रहने के कारक प्रजमापा का स्वरूप इतना व्यापक हो गया था कि ज़ज की बोली उसकी समा नहीं सकती थी- यह व्रजभाषा वास्तव में एक साहिश्यिक माषा ही थी, बोलचाल की भाषा नहीं थी। ब्रज की बोली इसका मूल श्राधार श्रवश्य यी, परन्तु सनेक वाह्य प्रभाव पढ़ने के कारण वह काफी सचीली सीर व्यापक हो गई थी । उसका शब्द-भरदार तो अनेक भाषाओं के शब्दों से समृद्ध हो ही गया था. जसका ज्याकरण भी इतना व्यापक हो गया था कि श्रासपास की बोबियों के श्रति-रिक्त अवधी के रूपों को भी उसने स्वरक्षम्यता से प्रहण कर लिया था। किसी सम्बद साहित्यक भाषा को उसके मूल बोलचाल के रूप में सीमित नहीं किया का सकता। साहित्वक श्रीभरुचि श्रीर परिष्कृति उसमें श्रनेक परिवर्तन श्रार परिशोधन कर जसके स्वरूप को ही प्रायः बद्ध देती है। अजभाषा के साथ ठीक यही हजा। समहर्वी, मठारहर्वी और उन्नीसर्वी शताबिदयों में गीरखपुर बनारस से बेकर उदयपुर तक भीर कमायूं गढ़वाल से रीवां, छतीसगढ़ी भावि तक में बसने वाले कवि विमकी मातृभाषायें भिन्म-भिन्म थीं, ब्रजभाषा में काव्य-रचना करते थे। श्रतपुर द्भन प्रांतों की बोलियों का प्रभाव उस पर पड़ना स्वामाविक था। उदाहरक के लिये 'क्वी-परिचमी अवधी के 'हि' में समाप्त होने बाखा रूप, 'वी' में समाप्त होने बाखे क्य, अनेक सम्बंत रूप: श्रीर राशस्थानी के म्हारों, थारी शादि सर्वनाम, यहाँ तक

कि संज्ञाओं के कुद्ध 'शांकारांत' ( घोड़ां ) विकृत रूप मजभाषा में स्वच्छुन्द्रता से प्रयुक्त होते थे। इनके सतिरिक्त एक और महत्वपूर्ण प्रभाव था—काव्य तथा कुन्द का साप्रह । मजभाषा का प्रायः समस्त साहित्य कुन्दोबद हैं। छन्द के बन्द, खब और तुक की सपनी विशेष सावश्यकतायें होती हैं, उपर काव्य के माधुर्य, सोज सादि गुणों की सपनी माँगें होती हैं, जिनके कारण काव्य-भाषा की शब्दावली और पद-योजना में सनिवार्यतः एक विशिद्यता सा जाती है। जिन भाषाओं में गण का साहित्य भी समानान्तर चलता रहता है, उनके कवियों पर तो व्याकरण का सजुनशामन सिक्त है क्योंकि गण में व्याकरण के नियमों का पालन सहज सुगम होता है, परन्तु जिनमें गण का स्रभाव होता है, उनके कवियों को सपेक्षाकृत स्रविक स्वय्वन्त्रता रहता है। वजभाषा के साथ यही हुन्ना है। इसीलिये उसमें स्वय्विक व्यापकता तथा वैकल्पिक रूपों की भरमार मिलती है, और इसीलिये शास्त्र-निष्ठ सालोचकों को उससे नियंत्रण के सभाव की शिकायत है।

सौष्ठव: - व्रजभाषा का सीष्ठव लोक-विश्वत है। उसकी स्तुति में न जाने कितने छुन्द और कितने श्राख्यान प्रचलित हैं। इस भाषा का सर्व-प्रधान गुख है माधुर्य, जो इसका सहज गुण है। भाषा का माधुर्य वों तो उसके प्रयोग पर बहुत कुछ निर्भर होता, परन्तु फिर भी किसी भाषा में वह सहज गुख के रूप में भी वर्तमान रहता है। यह सहज गुरा उसकी जन्मदात्री भाषा श्रीर बोजने बार्खों की प्रकृति तथा चरित्र पर आश्रित रहता की । ब्रजभाषा का जन्म शौरसेनी प्राकृत से हुआ है, श्रीर प्राकृतों में शीरसेनी का माधुर्य श्रप्रतिम था। इसके श्रतिरिक्त अजभाषा जिस जन-पर की भाषा है वह वैभव और संस्कृति का केन्द्र रहा है। विचार भौर भाव की समृद्धि एवं परिकार से भाषा की समृद्धि और परिकार आप से आप हो। जाता है। बाद में कृत्सु-भक्ति की स्त-धारा भी शताब्दियों तक यहीं बही जिसके कारसा मन की चार्ड -कोमल और मधुर वृत्तियों का इस भाषा से सहज प्रन्थि-बन्धन हो गया श्रीर फलस्वरूप इसमें भी श्राह ता. कोमलता तथा माधुर्य श्रादि गुण सहज-रूप में व्याप्त हो गये । कठोर वर्ण धीरे-धीरे घिस कर मधुर हो गये, संयुक्त वर्णा पृथक होका सुगम कोमल हो गये। ब्रजभाषा में तत्सम शब्दों की अपेका तद्भव. का ही प्राचर्य है। उचारण-सौकर्य भादि के भागह से हो तरसम शब्द की प्राय:: तदभव में परिणति होती है, श्रतएव तदभव शब्दों में एक सहज-कोमसता वर्तमान रहती है। बजभाषा में तद्भव शब्दों का प्राचुर्य उसकी माधुरी का एक महत्वपूर्कः कारण है।

वजभाषा का दूसरा काव्योचित गुण है उसका खचीखापन । यह खचीखापन: शब्द तथा कारक-चिद्ध आदि की विविधता का सहज परिकाम है । और भाषाकें जहाँ अपनी विशिष्ट विभक्तियों से जकदी हुई हैं, वहाँ वजभाषा को अपेखाकुतः स्विक स्वतन्त्रता है। शब्दों के विषय में भी यही बात है। संस्कृत का एक तत्सन्त्र शब्द नजभाषा में अनेक तद्भव रूप धारण कर लेता है। अकेले कृष्ण के कान्द्र कान्द्रा, कान्द्रर, कन्द्रया आदि अनेक रूप वन जाते हैं। इस विविधता से किव को अन्द्र, गीत आदि के लिए विशेष वन्धन-बाधा नहीं रहती और भाव की अभिव्यक्ति में सौंदर्य आ जाता है। शब्दों और कारक-चिन्हों के अतिरिक्त नजभाषा के उचारण में भी एक विशेष मार्चव और लोच हैं। डाक्टर धीरेन्द्र वर्मा ने अपने व्याकरण में नजभाषा के ध्वनि-समूद्द का विवेचन करते हुए उसके चार विशेष मूल-स्वरों का उत्तलेख किया है, जो क्रमशः ए, भो, ऐ और औं के हस्व रूप हैं। इनके द्वारा दीर्घ-स्वरों में एक प्रकार की कोमलता और लोच आ जाता है, जो संस्कृत तथा खड़ीबोली में सम्भव नहीं है।

ब्रजभाषा का तीसरा गुण है उसकी समृद्धि । समृद्धि इस भाषा को वास्तव में उत्तराधिकार में प्राप्त हुई थी। इसके तीनों पूर्व-रूप शौरसेनी-प्राकृत, नागर-श्रपभंश, श्रीर पिंगल उत्तर-भारत के सबसे विस्तृत तथा समृद्ध एवं संस्कृत-भू-भाग का साहित्यिक माध्यम रह चुके थे। श्रतएव स्वभावतः ही इसको एक श्रत्यन्त् समृद्ध शब्द-कोष तथा परिष्कृत पद-योजना उत्तराधिकार में प्राप्त हुई । इधर अपने सहज गुलों के कारण इसने भी स्वदेशी-विदेशी भिन्न-भिन्न भाषात्रों से काव्योचित शन्दों को प्रहुश कर अपना समुचित विस्तार श्रीर विकास किया श्रीर संस्कृत, प्राकृत, अपभंश श्रादि प्राचीन भाषाश्रों के श्रतिरिक्त श्रवधी, राजस्थानी तथा श्रन्य शांतीय बोलियों के ब्यंजक तथा कोमल-ध्वननशील शब्दों से इसका भगडार भर गया । उधर फारसी के अनेक शब्द ब्रजभाषा के सांचों में ढल कर सर्वथा उसी के श्चंग बन गये। ब्रजभाषा को व्यापक बनाने का यह कार्य भक्त कियों द्वारा संपा-दित हुआ। इन भक्त कवियों का विशेषकर सुर और तुलसी का सम्बन्ध एक श्रीर जहाँ उच्च साहित्य और शास्त्र से था, वहाँ दूसरी भीर जन-समुदाय से भी था, भतएव इनको वाणी में सहज ही स्थापकता श्रा गई जो श्रीर कियों के लिए बु:साध्य होती । रीति-काल के कियों ने इसी व्यापक भाषा को प्रहण कर उस पर -खराद करना चारम्भ किया जिससे थोड़ी ग्रस्वाभाविकता ग्रा जाने पर भी भाषा में एक नई चमक श्रा गई।

देव की भाषा

ब्रजभाषा के स्वरूप और सीष्ठव का सामान्य विवेचन हमें देव की भाषा के स्वरूप और सीष्ठव को समस्ते में सहायक होगा। स्वरूप के सन्तर्गत हम उसके शब्दकोष, व्याकरण, पद-योजना आदि की, और सीष्ठव के सन्तर्गत उसके काव्य-गुण प्रयात व्यन्जना-शक्ति, प्रयोग-कौशब, प्रबंकरण प्रादि की परीचा करेंगे। देव की भाषा साहित्यिक ब्रजभाषा है। उनको जो भाषा मिली श्रो वह अध्यन्त समृद्ध थी । सूर ने उसकी निखिल शक्तियों का विकास कर उसकी अस्यम्न ध्यापक बना दिया था । हितहरिवंश श्रीर नन्ददास ने उसकी एद-योजना को संस्कृत की शब्द-म एयों से जड़ दिया था, बिहारों ने उसके समास-गुरू की पूर्ण विकास पर पहुँचा दिया था श्रीर मितराम ने उसको सर्वथा स्वध्य श्रीर परिष्कृत कर दिया था । देव ने श्रपने उत्तराधिकार का पूर्णतया सहुपयोग करते हुए उसको श्रीर भो समृद्ध किया । देव बजमाया के प्रमुख श्राचार्यों में से हैं। उनके काव्य में बजभाषा पूर्ण समृद्ध रूप मिलता है।

म्वरूप :—हम कह चुके हैं कि साहित्यिक ब्रजभाषा का शब्द-कीष श्रायंत स्यापक था, उसमें ब्रज में प्रचलित तद्भव श्रीर देशज शब्दों के श्रितिक संस्कृत, प्राकृत, श्रपश्रंश, फारसी, तथा उत्तर भारत की श्रम्य बोलियों के शब्दों का स्वच्छन्दता से प्रयोग होता था। देव का भी शब्द-कीष श्रत्यन्त भरा पूरा है। संस्कृत के गंभीर पण्डित होने के कारण तथा उसके रीति-प्रम्यों से सीधे प्रभावित होने के कारण उनकी भाषा में संस्कृत शब्द प्रचुर-मात्रा में मिलते हैं। संस्कृत के तत्सम शब्द ब्रजभाषा को प्रकृति के श्रिष्ठ श्रनुकृत नहीं पढ़ते, श्रत: प्रायः कविन्यण उन्हें तद्भव रूप देकर ही प्रहण करते हैं। केशव ने हस बात की श्रीर प्यान नहीं दिया श्रीर उनके प्रन्थों में हमें संस्कृत के तत्सम शब्द ज्यों के त्यों बहुत बड़ी संस्था में मिलते हैं। तुलसीदास ने भी विनय-पत्रिका में ऐसा ही किया है। देव का मार्ग मध्यवर्ती है, उन्होंने तत्सम शब्दों का प्रयोग मितराम, पद्माकर श्रादि श्रम्य रीति-कवियों की श्रपेण श्रिष्ठ किया है, परम्तु उनका उद्देश्य पाश्विद्य या चमत्कार प्रदर्शन नहीं है। उन्होंने भाषा की श्रीवृद्धि करने के लिये ही भाय: तत्सम शब्दों का प्रदर्शन नहीं है। उन्होंने भाषा की श्रीवृद्धि करने के लिये ही भाय: तत्सम शब्दों का प्रहण किया है। यद्यपि श्रनेक स्थानों पर यमक श्रीर श्रनुप्रास का श्राप्रह भी इसका कारण है, यह भी मानना ही पड़ेगा। एक उदाहरण लीजिये—

श्रास-पास पूरन प्रकास के पगार स्कें, बनन श्रगार डीठ गली हैं निबरते। पारावार पारद श्रपार दसी दिस ब्ही, बिधु बरह्मण्ड उतरात बिधि वर ते। सारद जन्हाई जह -जाई धार सहस, सुंधाई सुधा-सिन्धु नभ सेत गिरिबर ते। उमहो परत जोति-मण्डल श्रस्लण्ड सुधा, मण्डल मही में इंदु-मण्डल बिबर ते।

उपयुक्त झंद में रेखांकित शब्द सभी लगभग भ्रापने तत्सम रूप में वर्तमान हैं। परन्तु भाष देखें कि इन शब्दों का प्रयोग चांदनी के रजत-प्रवाह के विस्तार धीर गम्भीरक्तः का ध्वनन करने के क्रिये ही किया गया है। साभ्रः ही प्रत्येक शब्द की जन्माचा के अनुकृत करत क्रिया नवा है। 'व' ब्रजभाषा की प्रकृति के अनुकार सर्वत्र 'व' हो गया है। तिवृत्त की क्रिया निवरते वन गई है। अमीत्राबद प्रचलित हैं। केवल 'निवरते' प्रचलित रूप से थोड़ा मिल हो जाता है।

खंजन मीन मृगीन की छींनी हगंचल चंचलता निमिषा की। दैव मयंक के श्रंक की पंक निसंक ले कज्जल लीक लिखा की। कान्ह, बसी श्रंखियान विषे विस्पृष्टित बीस बिसे विसिखा की। दीपति मैन-महीप लिखाई समीप । सखा गहि दीप-सिखा की।

यहाँ भी संस्कृत तस्सम शब्दों का शाचुर्य है—- विस्फूर्ति, दीप्ति, विशिख आदि शब्द शुद्ध तस्सम रूप में होकर भी ब्रजभाषा का सहज श्रंग बनकर प्रयुक्त हुए हैं। संस्कृत के कठिन तस्सम शब्द जिनके लिए हिन्दी के साधारण पाठक को कोष की शरख लेनी पढ़े, देव में हैं तो श्रवश्य परन्तु उनका श्रनुपात श्रधिक नहीं है:—- उदाहरण के लिए चामांकर, वृंदारक, रथाक्क, पुलोमजा, सरीस्प, श्रासीविष, चीरज (चन्द्रमा), कैतव, दुरोदर, शंबरारि, हसंतो, छंद (मनोरंजन के श्रथं में) हम श्रादि को उद्ध त किया जा सकता है। ऐसे तस्सम शब्द जो भाषा को प्रकृति के प्रतिकृत्व पड़ते हों या जिनसे भाषा का मार्द्य नण्ट होता हो, बहुत कम है:—

—भूषण भाषण भेष विशेष सुभोजन पान सुगन्धनि की निधि।
(सथवा) दंव कन्दर्भ के दर्भण है कि सतापम तर्भण दर्भ दुधा के।
इसी प्रकार प्रोम-चिन्द्रका में 'दुरितकम', 'श्रनध्याम' श्रादि का प्रयोग भी
हुश्रा है। इनके श्रति।रक्त दो एक छंदों में विनय-पत्रिका की संस्कृत-बहुला भाषाः
को भी प्रयुक्त किया गया है; जैसे:—

जय-जय भगवंत रूपी महारच,
भारायमान चितीभार संभारहत,
कमलनयन केशव स्वामि, कंसारि,
वंसावतंस, स्फुरद्वृप गोपाल भूपाल भृत ;
करुनानिलय कोटि कंदर्प दर्पापहानी,
महा सुन्दर स्थाम मृति छिब बीडनं।
ब्रिजन हरन राज राजेन्द्र देवेन्द्र,
दु:खापहो मेन्द्र हुन्द्रायना कीड मंकीडनं।
( शब्दरमायन पिंगल पृ० १४४)

'शरनतु थे 'द उदाहरण के लिए गड़े गये हैं, श्रतएव इनको विशेष महस्व

नहीं दिया जा सकता। श्रापुनिक देश-भाषाओं का ताना-वान। शहत और अपअंश के शब्दों से ही बना हुआ है। अजसाचा के अधिकांश तजब शब्द प्राकृत श्रीर भ्रमभ्र श शब्दों के ही विक.सत रूप हैं। पुरानी हिन्दी भीर पिंगल भादि की अवस्था तक तो ये शब्द बहुत कुछ भपने प्रकृत रूप में ही वर्तमान थे, परन्तु धीरे . चीरे वे चित्र कर चिकते हो गए। फिर भी साहित्यिक बजमाचा के शब्द-कोर में प्राकृत त्रीर त्रपञ्ज श के चविकृत शब्द भी मिखते हैं। देव में ऐसे शब्दों की संख्या नगण्य नहीं है। लोचन के लिए खोयन, विद्युत के लिए बिज्जु, भदन के लिए मयन, मद के लिए मय ( मयमंत ), यूथ के लिए जूह, नाथ के लिए नाह, श्रादि प्राकृत-श्रपभ्रंश शब्द उनके काम्य में स्वच्छंदता से प्रयुक्त हुए हैं। परम्तु ये प्रायः हिन्दी के ही 'तद्भव' शब्द बन गए हैं। साधारवातः पाठक के ध्यान में भी नहीं श्चाता कि ये प्राकृत-श्रवभ्रंश के शब्द हैं। एकाध स्थान पर प्राचीन हिन्दी के 'दीसंत' श्रादि का भी प्रयोग है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है वजभाषा में श्रवधी-फ्रारमी के शब्दों का भी समावेश हो गया था। मुसलमानों से निरय प्रति का सम्पर्क, मुसलमानी राज्य होने के कारण श्रानेक बार उनके यहाँ ही श्राश्रय-श्राप्ति. श्रानंक मुसलमान कियों द्वारा बनभाषा में काव्य-रचना, मुसलमानी संस्कृति का प्रभाव, श्रादि, एंसे महस्यपूर्ण कारण थे जिनसे उस युग की कोई भी ब्यापक-भाषा ग्ररबी-फारसी के शब्दों से बच नहीं पाई । रीतिकाल में भूषण श्रीर बिहारी की कविता में इन शब्दों का श्रत्यविक प्रयोग है। पहले के काव्य का प्रतिनायक मुसलमान था, श्रीर दूसरे का श्राश्रय-दाता ( मुसलमान शासन का एक विशिष्ट पदाधिकारी होते के कारण ) मुसलमानी संस्कृति के रंग में काफी रंगा हुआ था। देव में श्ररबी-फारसी के शब्द उपयुक्त दोनों कवियों की श्रुपेचा तो बहत ही कम हैं, साधारण श्रनुपात में भी उनकी संख्या थोड़ी ही है। गुलाब, कमान, महल, मखमल, केंची, कलेजा, जहाज श्रादि शब्द तो हिन्दी में ऐसे मिल गए हैं कि इनको प्रथक करना भी सरल नहीं है, इनके अतिरिक्त और जो शब्द देव के काष्य में प्रयुक्त हुए हैं वे भी उस समय श्रामफ्रहम ही थे-जैसे हल, बर्फ, किर्च, सही, ज़ोर, शर्बत, ग्रीब श्रादि । इस प्रकार वास्तव में मलतल. फशंबंद, खगसी, कज्जाक (कजाक ), फरागत (फारखती ), शरीक जैसे विदेशी बगने वाले शब्द देव में कुछ एक ही रह जाते हैं। इनमें पहले चार तो एक प्रकार से पारिभाषिक-से हैं क्योंकि उनसे वस्तु या व्यक्ति-विशेष का बीध होता है. 'शहीक' भी पहले सरीक और फिर इनी प्रत्यय लगने से स्त्रीखिंग में सरीकिनी बनकर बजभाषा में ही बिलकुल युल-जिल गया है। कृशगृत शब्द यदावि गुद्ध विदेशी है. परम्तु यह बज के गांवों में फारसती के रूप में बाज भी काफी प्रचित्रत है। एकाच म्यना पर जहाँ विषयउस प्रकार का है, वहां ज़रूर अरबी-फ़ारसी का पुट गहरा

्दी नवा है—उदाहरच के सिए सुससागर-उर्रग का समर्थच-इन्द बिया जा -संकता है जो पिहानी के मुससमान प्रथिपति शकदर श्रवी ख़ाँ की प्रशस्ति में बिसा -गवा है:—

> देसी कीन काज जाकी सोहत समाज जहाँ, सब को सुकाज साहिबी को सुल साज है। देव गुखमंत संत सामंत समाज, राज-काज को जहाज दिख दरिया-दराज है। जापे इतराज ता गंभीम सिर गांज बग-बैरिन पै बाज सेंद्र बंश सिरताज है। सानी सुरराज जो पिहानी-पुर राज करें, मही में जहाज महमदी महाराज है।

पर यह वास्तव में देव की भाषा का सहज रूप नहीं है। मुसलमान आश्रयदाता की प्रशस्ति को उसकी संस्कृति के श्रनुकृत बनाने के लिए ही कवि ने सप्रयास ऐसा किया है।

श्रन्य श्रांतीय बोजियों के शब्द तो ब्रजभाषा में इतने घुल-मिल गए थे कि श्राज उनको पूथक करके देखना भी सर्वथा सम्भव नहीं होता । उसमें बुंदेखखंडी, ककीजी के श्रतिरिक्त, श्रवधी श्रीर राजस्थानी श्रादि के शब्दों का श्रनुपात, किसी श्रांत-विशेष में कवि के बास पर श्रायः निर्भर रहता था। देव अपने जीवन में इटावा, भरतपुर, दिल्ली श्रादि प्रान्तों में ही रहे थे। बाद में शायद कुछ दिन के निए अवध में पिहानी जाकर रहे हों. अतएव स्वभावतः ही उनकी भाषा में अज से भिन्न बोलियों के शब्द बहत कम हैं। जी हैं वे प्रायः पूर्व-कवियों द्वारा स्वीकृत साहित्यक शब्द ही हैं दूसरी बोलियों के देशज शब्द श्रिधक नहीं है। यों तो देव की कविता में अनेक शब्द नये से मालम पहते हैं, परन्तु वे वास्तव में किसी दूसरी भाषा के नहीं हैं। केवल तोड़-मरोड़ के कारण ही विलचण अतीत होते हैं। उदाहरण के लिए 'लपना'. 'सौरं हें' श्रीर 'रिष्यो' को लीजिए। ब्रजभाषा-भाषी इन पर थोड़ा शोंक सकता है। पर वे बाहर के शब्द नहीं हैं - लपना जल्पना से निकला है. सौरंई स्यामलता की विकृति है, और रिख्यो रेखा से बना लिया गया है। अन्त में कह शब्द ही ऐसे रह जाते हैं को बज की परिधि सं थोड़े बाहर पहते है :- अंसा. बीकना आदि । अंसा बुदेखकंड में आकक्त नागा के अर्थ में सर्वसाधारण में प्रचलित है ।

देव पर शक्दों की विकृत करने का दोप खगाया जाता है। पं० रामचन्द्र शुक्क इस अपराध में भूषख के साथ ही देव की भी गणना करते हैं। वास्तव में इस प्रसंग में भूषया के साथ देव की तुलना तो उनके साथ बहुत वदा अन्त्राय है, परन्तु वैसे यह आरोप उचित ही है। लाला भगवानदीन ने देव के द्वारा, मयुक्त अनेक शब्दों का विश्लेषण करते हुए उनके अनौकित्य का अत्यंत प्रामायिक विवेचन किया है। देव ने यमक, अनुशास अथवा तुक के लिए शब्दों की बहुत ही तोइ-सरोइ की है। ऐसा करने में उन्होंने भाषा-विज्ञान के नियमों का उल्लंघन ही नहीं किया, कहीं कहीं तो उनका रूप ऐसा बदल दिया है कि वे सर्वथा नवीन शब्द ही प्रतीत होते हैं जिनका अर्थ लगाना असम्भव हो जाता है। इस शब्द-विकृति के मृज में प्राय: दो कारण हैं: एक तुक का आग्रह, दूसरा यमक अथवा अनुशास का आग्रह। तुक के आग्रह से कंदुक का कद बन जाता है, इच्छा का ईछी, अभिजािषणी का श्राम्हया, हिरएय का हिरन, तुला का तुलही, उर्जनित-ह (यवाजी का हिर्क उलही, विदित का विद्रोत, द्वन्द्र का दंदरा:—

- १. ग्रीचक ही उचकी कुच 'कंद' सी।
- २. भूख न भोजन की कछु 'ईंछी'॥
- रालै मल श्राभा श्रभिमान की 'श्रनिख्या' हों।
- ४. त। जियत मानिक ते तुतासों 'हिरन' क।
- ४. कवाल ज्यां प्रोम पला 'तुज्जी' के।
- ६. मिले सखदायक न देख्यो दुख 'दंदरा'।
- ७. मरदनसिंह महीप सुत देस बंस-'शिद्वात'।

इसी तरह, (२) यनक अनुनास के आग्रह से भी प्रशेन्द्र का प्रमनेन्द्र — स्यामोह का स्थाह, जल्पना का लपना, पायबुर का पण्डल, हमंत का हेउत बक्त गया है।

- s. 'लपने' कहां लों बाजपने की विकल बातें —
- २. है उत दंश बसंत सदा इत 'है उत' है हिय कंप महाबय !

यह अध्यावार केरल संस्कृत के शब्दों क साथ हा नहीं हुआ, हिन्दी के शब्दों का भी बड़ा विदेश तसे अंग भंग किया गया है:---

> गर्गीती गुनिन लजीली ढीली भौहिन कें, उपों ज्यों नई जाति त्यों त्यों नये नेह 'निनई'। बीधी बात बातिन, 'उनीधी' गात गानिन, 'समीधी' पर्यक्क में निसंक खंक 'हिनई'। खंमुान भीजी बीजी सीजी ख्री पर्याजी, भीजी पी जी सी पती-जी राग रंग रैन रिनई।

### नाह नाह सीहें के हँसीहें नेह सीहें करी, क्यों हु नाह सीहें ना हँसीहें नेक चितहे।

इसी प्रकार — वंशी बारों के बज़न पर धनसी बारों, तनसी वारों, सहचर के बज़न पर रहचर, महचर, चहचर, मादि मनेक शब्द देव ने गढ़ किए हैं, उनकी संगति बैठती है या नहीं उनका कुछ मर्थ निकलता है या नहीं, इसकी कोई चिन्ता नहीं की। देव के काव्य में ऐसे शब्द भी सैकड़ों हैं जिनका कोई मर्थ ही नहीं मिलता। तीम, धील, बावस, हुइ, सीजी, बसीकने, गमार्यों, हुहुव, तरावक, हूए मादि मादि। वैसे तो बजमावा का कोई भी कांवे इससे मुक्त नहीं है परन्तु देव में बह दोव इतना मधिक हैं कि पाठक को प्रायः मर्थ के उलम जाने के कार्या मस्वन्त कोम होता है। उनके छंदों की बहुत बड़ी संबया इस प्रकार से प्रयोगों से मस्त है।

### व्याकरण

न्याकरण की दिन्द से भी देव की भाषा अत्यन्त सदीष है। उन्होंने स्थान-स्थान पर उसके नियमों का उर्लंघन किया और इसके मूल में भी वहीं तुक, अनुप्रास और यमक का मोह है। इसी मोह में पड़कर वे लिंग-सम्बन्धी दोष, कारक-चिह्नों तथा किया रूपों की गड़बड़, वाक्य-विन्यास का शैथिल्य, आदि अनेक व्याकरण दोषों के दोषी हुए हैं। इसका यह अभिश्रय नहीं है कि वे व्याकरण के नियमोंसे अनभिज्ञ थे, अथवा शुद्ध भाषा लिखने में ही असमर्थ थे। जहां उन्होंने थोड़े भी संयम से काम लिया है, वहाँ उनकी भाषा बिल्कुल शुद्ध तथा व्याकरण-सम्मत भिजती है।

गौने के चार चली दुलही, गुरु लोगन भूषन भेष बनाए। सील-सयान सखीन सिखायो, सबै सुख सासरे हूं के सुनाये। बोलियो बोल सदा हँसि कोमल, जे मन भावन के मन भाये। यों सुनि खोले उरोजन मैं खनुराग के खंकुर से उठि खाये।

इंद की गति और जय के आग्नह तथा प्रायः अवधारण की दिन्द से काव्य आषा में किया पहले आ जाती है और कर्ता, कर्म बाद में — ऐसा ख़दीबोली की कविता में — और अंगरेजी आदि में भी होता है। बस इस विपय्यंय को झोड़कर रुप्त के खंद में व्याकरण के सभी नियमों का पूर्ण निर्वाह है। अन्तिम एंकि में तो अन्वय की भी आवश्यकता नहीं है।

> राधिका कान्द्र को ध्यान घरे, तब कान्द्र है राधिका के गुन गावै; त्वों भूँसुभा बरसे, बरसाने को पाती क्षिणे, क्षिणि राधे को ध्याचे । राधे हैं जान घरीक में 'देव', सुप्रेस की पाती से झाती सगावै; भारते बाद्र ही में भदके, सुरके, विक्रके, समुकी, समुकावे ।

इस छंद में वाक्य सरका नहीं हैं, संयुक्त हैं, कृदक्तों का प्रयोग भी कई बार हुआ है। कृदन्त-प्रधान अंशों के प्रयोग से वाक्य रचना प्रायः जटिल हो जाती है, पर आप देखिए देव ने कितनी सफ़ाई से प्रस्थेक वाक्य और वाक्यांश की स्वच्छता की रचा की है। लगभग संपूर्ण छंद ज्यों का त्यों गय में परिवात किया आ सकता है।

एक उदाहरण श्रीर लीजिए:

'कंपत हियो'; 'न हियो कंपत हमारो'; 'यों हँसी तुम्हें श्रनोली'; 'नेकु सीत में ससन देहु'; 'श्रंबर-हरेया, हरि, श्रंबर उजेरो होत', 'हेरिक हँसे न कोई'; 'हँसे की हँसन देहु।'

यहाँ एक ही पंक्ति में उत्तर-प्रस्युत्तर दिया गया है, शुक्कजी की शब्दावली में क्या मजाल कि जो एक भी शब्द इधर उधर हो जाये। वास्तव में देव बढ़े पश्डित श्रीर शास्त्रविद् किव थे, परन्तु एक तो ब्रजभाषा की प्रणाली ही कुछ विगदी हुई थी, दूसरे देव ने मंकार, गति-जय, पद-बंध, समास-गुण, माधुर्थ्य श्रादि भाषा के साहित्यिक गुणों पर इतना श्रधिक ध्यान दिया है कि उसके ज्याकरण की प्रायः उपेता हो गई है। पर यह दोप श्रपने श्राप में किसी प्रकार भी साधारण श्रयवा नगण्य नहीं है।

वचन श्रीर लिंग के दोप :-

पायनि के चित चायन को बल बीलत बीग श्रथायनि बैट्यो।

- (१) लोग सदैव बहुवचन में प्रयुक्त होता है, यहाँ लोग के साथ 'बैट्यो' एकवचन किया का प्रयोग किया गया है।
- (२) कुछ शब्द ऐसे होते हैं जो एक से अधिक वस्तुओं का धोतन करने के कारण, जबतक कि पार्थक्य के लिए उनमें से एक का विशेष रूप से प्रयोग न किया लाए, साधारणत: सदैव ही बहुबचन में प्रयुक्त होते हैं केश, दंत, नख, बेश, कुच, नितम्ब, हाथ-पैर आदि ऐसे ही शब्द हैं। 'एक आँख दुखती है—' यहां तो पार्थक्य व्यष्टजक एकवचन का प्रयोग ठीक है, परन्तु साधारणत: आँख दुखते आगई हैं, आँखें खुल गई; 'आंखें खिल गईं आदि ही कहते या लिखते हैं—कुच और नितम्ब का भी बहु (हि) वचन में ही प्रयोग होता है। परन्तु देव ने एक बचन में ही उन्हें बाँच दिया है:
  - --- त्यों पुत्रक्यी जल सों मलक्यी दर श्रीक्क ही 'उचकी' कुच कंद-सों। ----देवज् बाहत श्रोप घरी पक्, रहोंदी नितन्त्व मनी कह्यु 'सारो'।

यहाँ किसी प्रकार भी पार्थक्य का निर्देश न होने से एकवचन के लिए कोई स्थान नहीं है।—'नैनन ते शुल के झाँसुता मनों भीर सरोजन ते 'सरक्यी' परें।' में उपमेय 'ग्राँसुता' बहुतचन में होने के कारण उपमान भीर भी बहुतचन में हो होना चाहिए, ग्रीर उसी के खनुसार किया भी होनी चाहिए। परन्तु 'सरक्यी' एकत्रचन है। कर्ी कहीं भ्रापने भावताचक संज्ञा का भी बहुतचन कर खाला है—

ईंगुर सो रँग एडिन बीच, भरी चँगुरो चित 'कोमजतायनि ।' इसी प्रकार जिंग-दोष भी देव में हैं:

- पेजि कै पठाई, बधू सारद के 'सोम-सो'।
- २. न रचा है चित श्रीर, श्ररचां है चितचारी 'को'। श्ररचा खोलिंग है, पर 'को' पुँक्षिंग का चिह्न है।—
- ३. उचके कुच कंद कदंब-कली-'सी'--कुचकन्द प्राँशिक्न हैं 'सी' स्नीलिंग है।
- ४. राषा मन मोहि मोहि मोहन 'भई भई ।'
- लहर लहर होत प्यारी की 'लहरिया'

जहरिया शय: पुँछिंग में ही प्रयुक्त होता है—देव ने इसका खोलिंग में अयोग करते हुए उसके साथ किया 'होत' को पुँछिंग ही रहने दिया है।

६. 'लंक' शब्द कहीं पुँ लिंग श्रीर कहीं स्त्रीलिंग में प्रयुक्त हुआ है :
 पुँ लिंग— सु भयो छुबि दूबरो लंक विचारो ।
 वा मुख मयंक जीखी लंक मृगराज हू को ।

स्त्रीलिंग—संक गहि लीनी'''

या-लंक लचिक लचिक जात।

लंक शब्द प्राय: स्त्रीलिंग में ही प्रयुक्त होता है, श्रवधी में भी इसका यही रूप है---

## 'बसा लंक बरने जग कीनी।' (जायसी)

कारक-चिह्नों की गड़बड़ :—कविता की भाषा में कारक-चिह्नों का प्रयोग नियमित रूप से नहीं हो सकता—भाषा की कसावट को बनाए रखने के लिए कविजन इनको छोद भी देते हैं। जजभाषा के कवियों ने—विशेषकर रीतिकाल के कवियों ने—प्रायः ऐसा किया है। देव के लिए तो अरल्थ पर्यंद अस्विक महस्त्र रखते थे, अतएव उन्होंने स्थान स्थान पर कारक-विह्नों को उद्गा दिया है। इन सबमें कर्ता के चिह्न 'ने' का प्रयोग सबसे कम हुआ है। एक प्रकार से 'ने' को उदा देना बजभाषा का स्वभाव ही बन गया था, यहाँ तक कि वैयाकरणों के इसे नियम के भीतर ही ले लिया है। परन्तु वास्तव में ऐसा माना नहीं जा सकता क्योंकि यह केवल छंद का आग्रह ही है। बजभाषा का जो थोड़ा बहुत गद्य है, उसमें ऐसा कहीं नहीं गिलेगा। भूतकालिक सकर्मक किया के साथ गद्य का वाक्य बिना 'ने' के पूर्ण ही नहीं हो सकता,

'सब जो यह बात श्री गुसाँई जी ने कही।'

परन्तु कविता में 'ने'-एहित प्रयोग कहीं मिल जायेंगे। यही श्रधिकरण की विभक्तियों के लिए भी कहा जा सकता है। देव ने भी स्थान स्थान पर विभक्तियों को छोड़ दिया है:—

- १. जब ते जदुराय दई दुहि गाय
- र. उनहुँ श्रवनो पहिराय हरा मुसकाय के गाय के गाय दुही।
- राधिका प्यारी हमारी सों त् किह काल्हि की बेन बजाई मैं कैसी ।
   निम्नलिखित पद में कई कारको की विभक्तियाँ नदारद हैं:

भाँविर होत निद्याविर है गुन दामिर मेलि गरे गहरान्यो । चित्त चुभ्यो मद श्रोठिन को हिय नेह नयो हिर के ढहरान्यो । देव दुहूं रस लोभ बढ़्यो, भयो लाज के छोभ कछू हहरान्यो । वृत्तह प्रोम-पियूष पियो, सुर-रुख ज्यों ऊलहि के लहरान्यो ।

'चित्त चुभ्यो' श्रीर 'हियः''' वरि' में श्रधिकरण का चिन्ह 'में' नहीं दिया गया; 'दुहूँ रस लोभ बढ्यो' में सम्बन्ध या कर्म का चिन्ह 'को' श्रीर दूलह प्रेम-पियूष पियो' में कर्त्ता का चिन्ह 'ने' उड़ा दिया गया है।

यहाँ तक तो कोई विशेष हानि नहीं हैं, परन्तु इसके आगे जब कारक चिक्कों की गड़बड़ होने लगती हैं—तो वह समा नहीं की जा सकती:

देव श्रहो बिल हों बिलहारी, तिहारी सी शीति निहारी न 'मेरे'।

यहाँ कर्त्ता की विभक्ति होनी चाहिए, परन्तु देव ने सम्बन्ध की विभक्ति बगा दी है।

- --- "कल इंस कलोलत हैं कल 'सों'।" यहाँ 'सों' निरर्थक है।
- —''खुले भुजमूल प्रतिकृत विधि बंक 'मैं'।'' यहां 'सों' (करख) के स्थान पर 'मैं' ( प्रधिकरख ) का आग्त प्रयोग कर दिया गया है क्योंकि हारा के . वर्ष में 'सों' ही बाता है 'मैं' नहीं, 'बंक ( क्यांटी ) विकि सों ( हारा )' ही छहा। न कि 'बंक विधि मैं।'

कारक-चिह्नों के वैकल्पिक रूप :--देव के प्रस्तत मुद्रित भीर हस्त-'तिखित प्रन्थों में कारक-चिट्ठों के प्रायः सभी वैकल्पिक रूप मिलते हैं। कर्म कारक के को, को, को श्रीर कहीं कहीं कों भी, करण श्रीर श्रपादान के सों, से, तैं, ते; अधिकरण के मैं. में. माहि. माम. मध्य, मधि. तथा पै. पर. पांहि- सभी की यका-स्विधा प्रयुक्त किया गया है। जहाँ तक कर्म कारक की विभक्तियों में श्रो, श्रीर 'श्रों' तथा 'श्रो' की ध्वनियों का सम्बन्ध है, यह निर्णय करना कठिन है कि देव ने मुख रूप में इनमें से कीनसी ध्वनि को स्वीकृत किया था क्योंकि उनकी कोई श्रामाणिक मूल-लिपि प्रस्तत नहीं है। पं मातादीन और चातक जी के पास सरचित कह खिरहत पृष्ठ हैं जो देव की श्रपनी हस्त जिपि कहे जाते हैं; उनमें 'श्रो' ध्वनि श्रधांत 'को' का ही प्रयोग श्रिक है—यद्यपि 'की' का भी सर्वथा स्रभाव नहीं है। जिस एक इंद्र का चित्र हमने दिया है उसमें तीन बार 'को' स्रौर एक बार 'की' भाषा है। इसको प्रमाण न भी माना जाए तब भी यह तो सत्य ही है कि मथुरा और मथुरा के आस पास, इधर पश्चिम में श्रलीगढ़, और बुलंद-शहर तक 'श्री' ध्वनि का प्रचार अधिक है, श्रीर जितना श्रागरे से श्रागे इटावा मैनपुरी की श्रोर जाइए उतना ही-'श्रो' के प्रति श्राप्तह श्रधिक मिलेगा; .उघर 'श्रों' और 'भी' का प्रचलन एटा, बदायू भादि प्रांतों में है। ऐसी परिस्थित में देव के लिए कर्म-चिक्क में 'म्रो' की ध्वनि ही अधिक सम्भाव्य मानी जा सकती है। इसके चतिरिक्त जैसा कि एक व्याकरणकार ने जिस्ता है 'ब्री' की अपेका 'ब्रो' की ध्वनि अधिक कोमल होने के कारण साहित्यिक ब्रजभाषा में 'को' ही अधिक आहा रहा है। रत्नाकर जी का मत पं॰ कृष्ण बिहारी मिश्र चादि चनेक अधिकारी परिदर्शों को ग्राज मान्य नहीं है।

क्रिया-रूप :---काच्य-भाषा में समास-गुरा के जापह के कारण कारक विद्वों की भांति क्रिया रूपों का भी प्रयोग थोड़ी किफायत से किया जाता है। वास्तव में किता की भाषा में संयुक्त क्रियाएं ही ठीक बैठती हैं। वर्तमानकाल की सहायक क्रिया 'है' जिसका गण में बाहुक्य मिलता है, काव्य में प्रायः एड़ा दी जाती है। कदी बोली का परिमार्जन करते हुए, किव पंत के सामने भी यह समस्वा आई थी, और उन्होंने काव्य भाषा में संयुक्त क्रियाओं की उपादेयता पर बख देते हुए इस दोः सींगों वाले कनक-सूग 'है' को कितता की पत्यवद्यी से पूर्यतः विद्वालय करने का अनुरोध किया था। कड़ी बोली तो अपनी स्वाभाविक सीमाओं के कारण इस प्रवरन में सफल न हो सकी, परन्तु संयुक्त क्रियाओं का प्रयोग अज-आवा का तो एक सहज गुज रहा है। वर्तमानकाल के धनिरिचत और अपूर्ण क्यों में 'है' के प्रयोग का विधान तो हैं, परन्तु काव्य में प्रायः एसको स्वाग ही दिवा जाता है। इसके अतिरिक्त वर्तमानकाल के बैकरिएक क्रिया-रूपों में तो 'है' क्रिया

में ही संयुक्त हो जाता है—'है' का 'हि' और 'हि' का ऐ बनकर किया के घात रूप में लग जाने से ही वर्तमान कालिक किया के आवे, गावे आदि वैकल्पिक रूप बनते हैं। वर्तमान-कालिक कृदंत में भी जहां खड़ी बोली में 'कर' को पृथक रूप से जोड़ना पड़ता है, वहां अजभाषा में प्रायः किया में ही 'ह' या 'य' प्रस्यय लगा देने से कृदंत रूप बन जाते हैं। शताब्दियों तक काष्य का माध्यम रहने के कारण अजभाषा में खड़ी बोली की अपेशा ये विशेषताएं आप से आप आगई हैं। देव ने हन सभी का वाब्छित उपयोग करते हुँ इए अपनी भाषा की समास-शक्ति का विकास किया है। 'है' का प्रयोग पृथक रूप में उनकी किवता में बहुत ही कम मिलता है:

बैरागिनि की धों अनुरागिनि सुहागिनि तू, देव बदभागिनि लजाति भौ लरित क्यों ? सोवति, जगिति, अरसाति, हरस्राति, अमसाति, बिल्लाति, देख-मानित हरित क्यों ? चौंकित चकत्ति उचकित और बकित, बिथकित भौ थकित प्यान धीरज धरित क्यों ? मोहति, मुरित, सतराति, इतराति साह—चरज सराहि 'म्राहचरज' मरित क्यों : —उँचे धाम बाम चिंद आवत उतरि जाति। —सुखे जल सफरी लों सेज पै फरफराति। —वदन लिलार बदे बार धुमदे परत।

यक्त क्रिया-रूपों को भी देव में बहुलता है:--पवन फुलावे, केकी-कीर बतरावे, 'देव'।

कोवित हताते, हुतसाते करतारा दे॥ परन्तु यह सब होते हुए भी क्रिया-स्पों की गडबड़ी

परन्तु यह सब होते हुए भी किया-रुनों की गहबड़ी देव में खूब मिखती है। एक तो कियाओं के रूप निश्चित नहीं हैं— कारक-चिह्नों की भाँति यहाँ भी प्रायः सभी वेकिटाक-रूम मिजते हैं। — भिज्ञित कालिक कियाओं में ग और ह दोनों में अन्त होने वाले रूम तो मिजते हो हैं— कहीं कहीं ही में अंतः होने वाले रूप भी प्रयुक्त हुए हैं जो किसी प्रकार भी शुद्ध नहीं माने जा सकते हैं:

कछु और उपाय करें जीन ही इतने दुख सों सुख सों 'भरिबी'। फिरि मंतक सो बिन कंत बसंत सु भावत जीवत ही 'जरिबी'। बन बौरत बौरी हूँ जाउगी देव सुने चुनि कोकिल की 'हरिबी'। जब होलिहें भोरें सबीर भरी सु हहा कहि बीर कहा 'करिबी'।

बी कारान्त क्रियाएं विधि बिंग में ही प्रस्युक्त होती हैं—सूर, नुबसी, मितराम, दास, सभी ने इसका इसी रूप में प्रयोग किया है—

लखनलाल कृपाल ! निषटहि 'बारिबी' न बिसारि । 'पालिबी' सब तापसिनि ज्यों राज धरम विचारि ।

डा० श्याम सुन्दर दास के अनुसार यह रूप अज के दिश्या से लेकर बुन्देखसंड तक प्रचलित है। एक प्रकार से आजकत इसे बुन्देखसंग्री क्रियापद ही माना जाता है। कहीं-कहीं दुहरे प्रस्थय खगा कर क्रिया का रूप विचित्र बना दिया गया है—

"माधव 'वितेहीगी' उमा-धव को ध्यान के।" यहां 'है' और 'गी' दोनों ही अविद्यत् वाची प्रत्यय लगा दिए गए हैं। खाला भगवानदीन ने ऐसे ही शब्दों की प्रकृत कर देव को खूब संसोड़ा है।

'देव जू' गोहिंन खागे फिरें, गहिके गहिरे रंग मैं 'गहिराज' । पीतपटा पहिरो है, भट्ट, उन्हें नीखपटा अपनो 'पहिराज' ॥ बांसुरी की बनि तानन सों, बख की बनितान सबै 'बहिराज ।'

यहाँ एक तो गहरो से प्राज्ञा में 'गहराउ' बना लेना ही व्याकरण सम्मत वहाँ है, फिर दोघीत कर देना तो सर्वथा प्रनियमित है। यही बात 'पहिराऊ' और 'बहिराऊ' के लिए भी कही जा सकती है। इसी प्रकार कियापदों में भी काल की गवबियाँ प्रनेक हैं। कुछ स्थानों पर एक हो वाक्य में वर्तमान और मूलकालों को भिवा दिया गया है:

ुः वर्षन देखि इते दग दे, रचि मेरे सिंगार विगारत हैं हरि।

भाव सुगम्मद बिन्दु बनाय के, इन्तु-सो मोंहि गुविन्द गये करि ।

बाच्य-परिवर्तन में देवने भाषा का रूप काफी बिगाड़ा है। - ब्रजभाषा में

'इंबत' प्रस्यय लगाकर तथा 'जानों' किया के विभिन्न रूपों को जोड़कर कर्म-वाष्य

बीर भाव-वाष्य बनाये जाते हैं। 'इंयत' प्रस्यय प्रस्येक शब्द में ठीक नहीं बैठता,
इसिंखण जानो किया के विभिन्न रूपों की जोड़ने की आवश्यकता पड़नी है। पर्
वेच ने इसका उचित प्यान नहीं रखा—'सुननो', 'धुननो' आदि से 'सुनियत', 'बुनियत', तो ठीक है, चहानों से 'चढ़ाइयतु' भी सहितया जाए, परन्तु 'लपटानो' से 'खपटाइयतु' तो ब्याकरण सम्मत होते हुए भी साधारखतः व्यवहारार्थं नहीं है।
देखिए नीचे के खंद में 'इयत' प्रस्यय का कितना दुरुपयोग किया गया है— मोहन की मुरति सो मोही मनमोहिनी सु,
मोहि महामोह ज्योह मो हिच 'मदाइयतु'।
भार भार भीर भीतर सरोज फरकत, ऐसी,
श्रधखुबी—श्रीखयान उपमा 'बदाइयतु'।
श्राखिन की श्रान उर श्रानी, तन श्रानी श्रान,
करत न कान ही सयान ही 'पदाइयतु'।
लोनी मुखमगडख पै पंडल प्रकास जैसे,
'देव' चन्द-मगडख पै चन्दन 'चदाइयतु'।

यहाँ मुख्य क्रिया-पद है 'चदाइयतु' जिसका अर्थ है चदाया जा रहा है। यह तो ठीक है। परन्तु 'मदाइयतु' का अर्थ मदावा जा रहा है, जेने से पहले प्रधान वाक्य का शब्दार्थ होगा, हृदय मोह और व्यामोह से मदाया जा रहा है: और 'बदाइयतु' का अर्थ 'बदाया जा रहा है करने से दूसरे प्रधान वाक्य का शब्दार्थ होगा: अध्युली ग्रांलों के लिए उपमा बदाया जा रहा है (उ प्रध्यय पुल्लिंग वाची है)। भला ऐसे वाच्य प्रयोगों से कुछ तुक बैठती है ? इसके अतिरिक्त कर्तृ वाच्य और कर्म-वाच्य की उलमनें तो देव की भाषा में अनेक मिलती हैं—परन्तु बहु हिन्दी का स्वाभाविक दोष है—खदीबोली इतने नियमन के उपरांत भी इससे मुक्त नहीं हो पाई—देव बेचारे दोषी हैं तो क्या आरचर्य ?

त्रवधी और खड़ी बोली के क्रियापद और सर्बनाम :— जैसा कि पहले ही स्पष्ट किया जा चुका है, जजभाषा में हिन्दी की अन्य समीपवर्ती उपभाषाओं के भी क्रियापद और सर्वनाम भादि घुल-मिल गये थे। देव में 'आहिं' भादि अवधी के क्रिया-पद मिल तो जाते हैं पर उनका अनुपात बहुत ही कम है। 'दीन्ह', 'कीन्ह' आदि अवधी रूप जो बिहारी में अधुरता से मिलते हैं, देव में जजभाषा की प्रकृति के अनुसार 'दीन्ही', 'कीन्ही' बन कर ही प्रयुक्त हुए हैं। 'बकती', 'अक्याती', 'खहराती' जैसे वर्तमान-कालिक कृतंत साधारखतः खड़ी बोली के ही हैं, परन्तु जजभाषा में भी वैकल्पिक रूप में उनका प्रयोग थोड़ा बहुत होता ही था। देठ जजभाषा से कि वैकल्पिक रूप में उनका प्रयोग थोड़ा बहुत होता ही था। देठ जजभाषा से कि प्रवित्त से भी 'बोलती है' जैसे किया-पद मिल जाते हैं। सर्वनामों में देव ने प्रचलित रीति के अनुसार सभी वैकल्पिक रूपों को प्रदेश किया है। एन्होंने उत्तम-पुरुष के मैं हों, मोहि (मोच); मध्य पुरुष के त्, तें, तोहि (च), तोकों, सभी का यथा-सुविधा प्रथोग किया है। इसके अतिरिक्त संकेत-बाचक सर्व नामों में तो जाको, जाहि (य) ताको, ताहि (इ) के साथ शुद्ध अवधी-रूप के हि और इह भी स्थान-स्थान पर मिल जाते हैं:—

—करत समाज सुसाज सुख राजहंस 'जेहि' सेव । —काव्य सार शब्दार्थ को, रस 'तेहि' काव्य सुसार ।

वाक्य-रचना :--विश्वनाथ के श्रनुसार श्राकांत्रा, योग्यता श्रीर श्रासित सी युक्त पद-समृह को वाक्य कहते है। वाक्यार्थ की पूर्ति के लिये किसी पदार्थ की जिज्ञासा बना रहना श्राकांचा है, एक पदार्थ का दूसरे पदार्थ के साथ सम्बन्ध करने में बाधा न होना योग्यता है, श्रीर जिन पदार्थी का प्रकरण में सम्बन्ध है. उनके बीच में व्यवधान न होना श्रासित्त है। श्रर्थ की उचित प्रतीति के लिए वाक्य-गत • व्यवस्था सर्वथा श्रनिवार्य है। कविता में कवि को पदों का क्रम थोड़ा इधर-उधर करने की स्वतन्त्रता सदा से रही है। व्यवस्था का ध्यान रखने वाले कवियों ने तो इस स्वतन्त्रता का उचित उपयोग ही किया है, परन्तु अनेक कवि इसका दुरुपयोग भी ख़ब करते आये हैं | हिन्दी के प्राचीन साहित्य में तुलसी को छोड़ कर अन्य कवियों ने वाक्य-रचना के नियमों का दंग से पालन नहीं किया। रीति-काल के मन्य कवियों की भांति देव का ध्यान भाषा की समृद्धि श्रीर श्रलंकृति की श्रीर ही अधिक था। श्रतएव उनकी भाषा में वाक्य-रचना की त्रिशेष व्यवस्था द्वंदना व्यर्थ होगा । इस युग में श्राकर सबैया श्रीर कवित्त में श्रन्तिम चरण के बन्द का महस्व इतना अधिक हो गया था कि कवियों को प्रायः उसी पर जाकर वाक्य समाप्त करना पहता था. कर्त्ता और प्रधान-क्रिया श्रधिकतर उसी में रहती थी। स्वभावतः वाक्य का स्वरूप इस प्रकार कृत्रिम बन जाता था, और उसका क्रम उत्तर जाता था। देव के भनेक छन्द इसका प्रमाख हैं:---

रेसम के गुन झीन झरा करि, झोर तें ऐं चि सनेह रचावै।
देव दसी अंगुरी कर पांह, बरें उरकाह के रंग मचावै।
मोहित सी, मन पोहित सी, तन चोरित सी, झिव भोंहं चलावै।
चम्चल नैनिन सैनन सों पटवा की बहु नटवा से नचावै।
दंपति एक ही सेज परे पग पींडरी दाबि दुई को रिकावि,
आपने श्रोधे उठोहें कठोर उरोजन को मले एनी मिलावित;
भोंदें उमेठि रहै ठकुराइनि ठाकुर के उर काम जगावित,
सोंदी श्रनोखी कदाइते साल की पाँच पकाटै कि चोटें चलावित।

यह बाउ नहीं है कि वे व्यवस्थित वाक्य-रचना में समर्थ ही नहीं थे। इस चरिष्णेद के भारम्भ में उद्गृत इंदों की वाक्य-रचना उनकी समर्थता की साची है, चरन्तु वास्तव में उन्होंने इसे कभी विशेष महत्व नहीं दिया। यह बात उन पर ही नहीं हिन्दी के अधिकांश प्राचीन कवियों पर ही आगू होती है। इसी पर चीम कर तो शुक्स जी को कहना पढ़ा कि 'वाक्य-दोष हिन्दी में भी हो सकते हैं, इस का व्यान तो बहुत कम लोगों को रहा।' फलस्वरूप देव की वाक्य-रचना अब्यवस्थित और उलकी हुई है, और यह श्रुटि उनमें शायद दूसरे कवियों से भी अधिक है। वाक्य-का सब से मुख्य दोप है अन्वय-दोप, जिसे शास्त्रीय शब्दावली में 'अभवन्मत संबंध' कहते हैं। वाक्य-पदों का सम्बन्ध किठनाई से बैठना अथवा न बैठना इसके अन्तर्गत आता है। उधर शास्त्र के अक्रमत्व, संदिग्धत्व आदि दोप भी इसी में आ. जाते हैं। देव में यह दोप विरक्ष नहीं है---

१-काके कहें लूटत सुने हो दिध-दान मैं।

इसका खींच-तान कर भ्रन्वय होगा :--- 'काके कहें दिध-दान लूटत' कैं सुने हो।

२--धरत न धीर, उर श्रधिक श्रधीर मैं।
यहाँ उर श्रीर मैं के बीच उर के विशेषण 'श्रधिक श्रधीर' श्रा गये हैं।
३--एक तुही वृषभाचु सुता, श्ररु तीनिहै वे जु-समेत सची हैं।
कितना शिथिल पद है।

४— मोठन ते उठि पीठि पे बेठि, कंधान पे एं िठ सुर्यो सुल मोरिन । । देव कटाच्छन तें कि कीपि, लिखार चढ्यो बिंद भोंह मरोरिन । ग्रंक में भाय मयंक-सुली लई, लाल को बंक चिते दग-कोरिन । ग्रांसुन ब्ह्यो उसास उद्यो किंधों मान गयो हिलकी की हिलोरिन ।

इस छुन्द में कर्ता 'मान' बिलकुल श्रन्त में श्राया है। रीति-काल की परिपाटी के श्रनुसार इसको स्वीकार भी कर लिया जाये, परन्तु तीसरे चरण में एक गिंभत-वाक्य श्रांर श्रा गया है, जिससे यह श्रन्तर और भी बद गया है, और फिर, इस गिंभत-वाक्य का श्रन्वय ही नहीं बैठता। 'चिते' को यदि 'चितौनि' के स्थान पर ग़लती से श्रमुक्त किया हुश्रा माना जाये तब कहीं कठिनता से यह संगित बैठती है कि लाल को (श्रपनी श्रोर) बंक-इग-कोरों से देखती हुई मयंक-मुखी को उन्होंने (लाख ने) श्राकर गोद में ले लिया। 'लाल को' के स्थान पर 'लाल' ने पाठ मान लेने से यह समस्या इल हो जाती है, परन्तु सभी श्रन्थों में बही पाठ होने से इसकी श्रामाणिकता पर सन्देह करना भी सहज नहीं है। इसके श्रतिरक्त ऐसे पद-समूह जिनका कोई भी श्रन्यय नहीं बैठता, देव में एक दो नहीं, श्रनेक हैं, कहाँ कहाँ पाठ की श्रशुद्धि मानी जा सकती है ?

बाक्य के श्रम्य मुख्य दोष हैं न्यून-पदस्व, (जिसके श्रम्तर्गत साकांच्य श्राहिः श्रम्य शासीय दोष श्रा जाते हैं) श्रीर श्रधिक-पदस्व (जिसमें निरर्धक-पदस्व श्रादि काः भी समावेश हो जाता है)। भाषा के अन्य दोषों की भांति इनके लिये भी छुन्द, अनुशास और एकाध स्थान पर यमक का आग्रह ही उत्तरदायी है।

न्यून पद: - खेंचि खरी दई दौरि सखी के उरोजन बीच सरोज फिराय कै। यहाँ लिंग दोष नहीं है, जैसा कि लाला जी ने दिखाया है, बरन् 'की माल' छूट जाने से न्यून-पदस्व ही है। ठीक ऐसा ही एक जगह श्रीर हुश्रा है--

बालम श्रोर बिलोकि के बाल, दई माना खेंचि सनाल सरोज की । यहाँ भी 'माल' शब्द रह गया है।

ये उदाहरण तो साधारण हैं, इनका श्रर्थ तो थोड़ी किंग्नाई के बाद निकल ही श्राता है। परन्तु देव में ऐसे श्रनेक छुद भरे पड़े हैं जिनमें न्यून-पद श्रीर कष्टार्थ होष मिल कर एक हो गये हैं। लक्षणा, व्यंजना, रीति-गुण, रस-भेद तथा श्रलंकार श्रादि के उदाहरण रूप दिये हुए छुदों में ये दोष भायः सर्वत्र ही मिलते हैं, श्रीर वहाँ थोड़ी देर के लिये समा भी किए जा सकते हैं। परन्तु इस किंत्र में तो यह एक साधारण बात है:—

अंत रुके निहं अंतर के मिलि, अन्तर के सु निरंतर घारें; उपर वाहि न, उपर वा हित, उपर-बाहिर की गति चारे; बातन हारति, बात न हारति, हारति जीभ न बातन हारे; देव रंगी सुरस्यो सुरस्यो मनु देवर की सुरस्यो न बिसारे।

श्रव इसका श्रर्थ कीजिये, पहले तो श्रन्तिम पंक्ति से देवर शब्द लोजियें। देवर से अन्तर करके भी अन्त में नहीं रकती श्रर्थात् उससे मिलती ही है। मिल कर फिर जब प्रथक् होती है तो उसे निरंतर हृदया में धारण करती है। उपर से (प्रकट रूप में) उससे प्रेम नहीं करती, प्रकट रूप में तो वर श्र्यांत पति से प्रेम करती है। इस प्रकार उपर-बाहर वाली गति से श्र्यांत प्रकट-रूप में श्रीचिश्य कर प्रयाव रखते हुए चलती है "इस्यादि। इस छन्द में न्यून-पदस्व श्रीर कप्टार्थस्य तो स्पष्ट है ही, कथित-पदस्व भी पहली पंक्ति में मिलता है।

अधिक-पद :- अधिक और निरर्थक पद देव की भाषा में शायद और मी अधिक होंगे।

<sup>1—</sup>जाज जिये श्रभिजाय लखी लिखमी विजयो 'जय जाय जयी की।' २ —वह-वद्यो गंध, 'बह-वद्यो है सुगंध्' ( दूसरा चाक्यांश सर्वथा श्रमावस्थक है )

<sup>्</sup>र ३--एक पूरा संद जीजिये :--

सकल कलानि भरी सकल कलानिथि सी,

मृतनु बलानियत खानि रतनिन की।

सोभ शुभ वानी-सी त्रिमोहै शुभ बानी बोलि,

हंस चढ़ी बानी ज्यां सयानी जतनिन की।

दंव कमनीय कमला हू ते कमल सुखी,

कोमल विमल पति-दुःख पतनिन की।

साभा सिवेवेक एक राधिका कुँवरि पर,

वारों रति-रमनी श्रनेक श्रतनि की।

यहाँ जतनि की, पित-दुःख पतनि की, तो सर्वथा निरर्थक है, उधर रित कह देने के बाद 'श्रतनि की रमनी' पद भी श्रधिक है।

निष्कर्ष :-इस विवेचन के उपरांत निम्निलिखत निष्कर्ष निकलते हैं-

- (१) देव की भाषा साहित्यिक वजभाषा ही है। उसे पूर्णतः शुद्ध वजभाषा, जिस श्रर्थ में कि रसस्वान श्रीर घनानन्द की भाषा है, नहीं कहा जा सकता। परन्तु उनकी मातृभाषा लगभग वजभाषा ही होने के कारण उसमें श्रवधी, राजस्थानी श्रादि का मिश्रण श्रवेषाकृत बहुत कम है।
- (२) व्याकरण की दृष्टि से देव की भाषा केशव और भूषण की छोड़कर अन्य समर्थ किवयों की अपेका अधिक सदीष है। उनमें व्याकरण के प्रायः सभी प्रमुख दोष मिलते हैं। वाक्य-दोषों की प्रचुरता के कारण उनकी भाषा स्थान-स्थान पर अर्थ-व्यक्ति एवं प्रसाद गुण खो बैठती है, जिससे उसकी स्वच्छता नष्ट हो जाती है। मितराम, बेनीप्रवीन, धनानन्द आदि के साथ तुलना करने पर आप स्वच्छता के इस अभाव का अनुमान लगा सकते हैं।
- (३) परन्तु इसका कारण, जैसा कि मैंने पहले कहा है यह है कि देव का च्यान भाषा के सौद्धव भौर समृद्धि पर इतना अधिक रहा है कि वे उसके स्वरूप को ग्रुडता भौर स्वष्कृता की भी उपेचा कर बैठे हैं। अतप्व देव की भाषा का वास्तविक मूल्यांकन करने के लिये उसके अभिष्यंजना-सौष्ठव की परीचा करनी चाहिये। वह काष्य भाषा (Poetic diction) है। गश्च-भाषा के नियमों से उसे परस्ता अनुषित होगा।

अलंकरण :—इस रष्टि से सब से प्रमुख विशेषता को देव की भाषा में मिस्रती है, वह है उसकी असंकृति और सजा। पद-बोजना पर कवि ने विशेष परिश्रम कर उसको अस्वन्त समृद्ध बना दिया है। अजमाषा की प्रकृति के अनुसार पद प्रायः छोटे श्रीर श्रसमस्त है। उनके बंदों में सर्वत्र श्रनुक्रम श्रीर संतुलन है जिसके कारण सभी पद छोटी-छोटी लिख्याँ-सी बना कर एक कोमल मंकार में गुंध जाते हैं। पद-बंधों का यह कलात्मक गुंफन प्रायः श्रनुप्रास तथा वीप्सा एवं पदा- वृक्ति के विभिन्न प्रयोगों पर श्राश्रित रहता है। वीप्सा के द्वारा भाषा में गितः उत्पन्न होती है श्रीर श्रनुप्रास के द्वारा मंकार श्रीर सस्वरता—

पहले चरण की वीष्ताओं में 'रीकि रीकि', 'रहिस रहिस', 'हुँसि हुँसि' की आवृति तो स्पष्ट है। 'रहिसि' और 'हुँसि' में 'हिसि' की और 'साँसै भिरे' तथा 'श्राँस् भिरे' में 'श्राँस भिरे' को श्रावृत्ति कुछ सूचम है। इसी प्रकार श्रन्तिम चरण 'मोहि मोहि' की स्पष्ट श्रावृत्ति में मोहन के 'मोह' की श्रावृत्ति सूचम रूप से श्रावृत्त्यूत है तथा 'राधामय' और 'राधामन' में राधा के साथ 'म' की भी श्रावृत्ति हैं। वीष्सागत ये श्रावृत्तियाँ शब्दों को श्रागे दुलकाती हुई भाषा में एक विशेष गित पैदा कर देती हैं। उधर पहले चरण में र, ह, ( क में भो ह वर्तमान है ) श्रीर स ब्यंजनों के साथ साथ इ स्वर का ( जो ई श्रीर ऐ में भी सूचम रूप से वर्तमान है ) साम्य श्रीर श्रन्तिम चरण में म, ह श्रीर न ब्यंजनों के खाथ इ श्रीर श्रो स्वरों का साम्य एक कोमल सस्वरता को जनम देता है। कुछ श्रीर उदाहरण लीजिये—

- (२) छूटी ऋलकिन छुलकित जल बूँदन की, त्रिना बेंदी-बंदन बदन सोभा विकसी। तजि तजि कुंज-पुंज ऊपर मधुप-गुंज गुंजरत मञ्जु रव बोलै बाल पिकसी।
- (३) वारि की बूंद चुने चिलके श्रलकें, छवि की छलकें उछली-सी। श्रम्चल मीने मर्कें मलकें, पुलें कुच-कन्द कदम्ब-कली-सी।

इनमें वृत्यनुप्रास भीर क्षेकानुप्रास दोनों का मनोरम सन्मिश्रवा है भीर मधुर बर्च और युक्त चले जा रहे हैं। अनुप्रास के प्रयोग में देव ने प्रायः सूच्म-कोमक वर्च-मैत्री पर ही विशेष ज्यान दिवा है, एक व्यव्जन विशेष से भारत्म होने बाले शब्दों का ताँता बाँध देना उनका अभीष्ट नहीं रहा। सानुप्रास पष्-बोजवा में व्यव्यक और स्वर दोनों की ही आवृत्ति वास्तव में भाषा की उचित भी-संवृद्धि करती है। देव इस सीन्दर्ण-रहस्य से भन्नी भाँति परिचित थे। उनके पद-बंधों में दोनों की ही मैत्री मिलती है।

भूतत ना वह भूलिन बात की, फूलन माल की लाज पटी की। देव कहें लचके कुच-चंचल चोरी दगंचल चाल नटी की। श्रम्चल की फहरानि हिये, थहरानि उरोजनि-पीन तटी की। किंकिए की महरानि बुलावति, भूँकन सों मुक्कि जानि कटी की।

भूतत, फ्रति, फ्रतन; लाल श्रीर माल; चन्चल, दगंचल श्रीर श्रम्चल; फहरानि, थहरानि, फररानि श्रीर भुकि जानि में क्रमशः श्रम्थानुश्रास का स्वर-व्यन्तनमय साम्य है, श्रीर उथर सारे पद में ल, च, ह, फ, र श्रीर न श्रादि कोमल वर्ण छोटे घुं घरुयों की तरह गुंथे हुए हैं। श्रम्थानुश्रास-युक्त पद एक विशेष श्रनु-क्रम श्रीर संतुतन की सृष्टि करते ह श्रीर ल, च श्रादि स्फुट वर्णों की श्रावृत्ति कोमल संकृति उत्पन्न करती है।

यमक का प्रयोग भी देव ने प्रायः पद-बंधों की सजावट श्रीर कसावट के लिये ही किया है—

जं हारे मेरी घरं पग जेहिर, ते हिर चेरो के रंग रचे री।
यहां जं हिर, जेहिर और ते हिर, तथा रिचेरी और रचेरी के शाब्दिक संतुलन और श्रमुकम से पद-बंध में एक ऐनी कसावट श्रा गई है कि श्रोता का ध्यान
उसी पर जम जाता है, शब्दार्थ-गत चमस्कार पर जाता भी नहीं है। इस तथ्य की
पुष्टि में कुछ श्रीर उदाहरण लीजिये।

- (२) ए री पनहारि 'देव' तेरी मनुहारि करों, नेक ही निहारि हरि गयो हिय हारि कै।
- (हु) तो दग मरोखा दे मलक, पट उसके, छुल कपट छांड़ि के पलक पट खोलि खोलि।

इस प्रकार भाप देखिये कि जो यमक ज्याकरण की दृष्टि से भाषा का सब से बड़ा भपकारक है वही थोड़े संयम के साथ प्रयुक्त होकर पद-बंधों को कसता हुआ उसका कितना उपकार करता है। चमरकार के जिये भी यमक का कहीं-कहीं प्रयोग हुआ है, पर भथिक नहीं--

जगुरी जगाव जगु जगुरी जमें न एजमें न जोति जमें होति ही जो जम जम ही । इस को दगर दगरी परति का पे उम दम परी परतु दीव दोवें दम दम दी । देव: सुन, अस्त्री उसातें अरे धमरी व्याये इंतु धँगुरी धववा स्थंग धंग ही । बंदा क्षान, दस्की, दुर्ज क-दम जगरी ससीन संग चंगदी ससी. न : संग व्यायी । ् युक्त है कि यमक के ऐसे गोरखधंधे ज़्यादा नहीं है। वास्तव में देव के अायः सभी असंगों में ऐसे उदाहरण मिल जाने का कारण यह है कि देव का स्वभाव कुछ श्रतिश्रिय था। प्रत्येक बात को सीमा तक पहुँचा देने का उनकी कुछ चाव-साथा।

अर्थ-ध्वतन : — अर्थ-ध्वतन काव्य-भाषा का सत्यन्त महत्वपूर्ण गुण है। कुछ शब्द अथवा शब्द-समृह इतने मुखर होते हैं कि वे ध्विन मात्र से ही अपना अर्थ व्यक्त कर देते हैं। अर्थ-ध्वतन का धमत्कार ऐसे ही शब्द-समृह की योजना पर आश्रित रहता है। पाश्चात्य अलंकार-शास्त्र में यह एक स्वतन्त्र अलंकार ही माना गया है। हमारे यहाँ यह अनुआस के ही अन्तर्गत आता है। एक और व्यन्जनों की मैत्री और दूसरी और अनुकरण-मूलक शब्द इसमें विशेष रूप से सहायक होते हैं। वास्तव में भाषा को समृद्ध करने का यह इतना सुन्दर साधन है कि अत्येक भाषा-शिक्पी अनिवार्यतः इसका जाने अनजाने में अयोग करता है। आधुनिक युग में कि पंत की भाषा में यह गुण अनुर मात्रा में भावता है। रीतिकाल में देव और पशाकर इसके सब से बड़े उस्ताद थे। देव के कुछ प्रयोग देखिये—

हों ही ब्रज बृन्दावन मोही में बसत सदा, जमुना तरंग श्याम रंग श्रवलीन की। चहुं श्रोर सुन्दर सघन बन देखियत, कुंजिन में सुनियत, गुंजिन श्रलीन की। बंसीवट तट नट-नागर नटतु, मोमैं रास के विलास की मधुर धुनि बीन की। भरि रही भनक बनक ताल तानिन की तनक तनक तामें मनक सुरीन की।

पहले चरण के उत्तरार्ध से तरङ्ग-रव, दूसरे चरण से भौरों का गुंजन श्रीर श्रंतिम से ताल-तान श्रीर चूड़ियों की मिश्रित मंकार कितने स्पष्ट रूप में ध्वनित ही वही है।

सहर-सहर सोंधो सीतल समीर डाले, घहर-घहर घन घेरि के घहरिया। महर-महर कुकि मीनी मिर लायो 'देव' छहर-छहर छोटी बूंदन छहरिया। हहर-हहर हाँसे हाँसे के हिंडोरें चढ़ी, थहर-थहर तनु कोमल यहरिया। फहर-फहर होत पीतम को पीत पट, खहर-खहर होत प्यारी की लहरिया।

इस सुन्द के शब्दों से ही वायु का मन्द्र संचरम, बादबों का महराता, क्वां की मही का कर्मर शब्द, होटी,होटी वूँ दों का सहराता, सरेसाहर सारी शैक यट का फहराना श्रीर बारीक लहरिया का लहराना श्रापसे आप ध्वनित हो। उठता है।

कांति-गुरा :—कांति शब्द का प्रयोग यहाँ हम वामन के पारिभाषिक कांति गुरा से कुछ भिन्न प्रथं में कर रहे हैं। यहाँ हमारा तात्पर्य केवल शब्द-गत प्रौड़वरूय एवं मस्याता से ही है जिसे प्रंप्रे ज़ी में पालिश कहेंगे। रीति युग ने हमारी भाषा को जो सब से बड़ा वरदान दिया वह यही श्री ज़ब्द श्रीर मस्याता है। इस युग के कवियों ने सूर, तुलसी, नन्ददास श्रादि से प्राप्त भाषा को मानो खराद पर चढ़ा चढ़ा कर चिकना श्रीर चमकीला बना दिया। देव की भाषा में यह गुरा रीतिकाल के श्रन्य किवयों से भी श्रिषक मिलता है। उसके शब्दों में उज्जव वर्यों का प्राप्तु है। उनका खुरदरापन प्रयत्नपूर्वक दूर कर दिया गया है। कहीं कहीं तो इसके लिये व्याकरण के नियम श्रथवा शर्थ-व्यक्ति का भी बिलदान करना पढ़ा है। इस किव को भाषा में कांति गुरा हतना स्पष्ट है कि उसके लिए विशेष प्रमाण की श्रावश्यकता नहीं होनी चाहिये। उपर उद्धृत प्रायः सभी छुन्दों में वह वर्तमान है। फिर भी एक श्रीर उदाहरण लीजिये—

श्राई बरसाने तें बुलाई बृषभानु सुता,
निरित्व प्रभानि प्रभा भान की श्रथें गई।
चक चकवानि के चकाये चक-चोरन सों,
चोंकत चकोर चका चोंच सों चके गई।
देव नन्द-नन्दन के नैनिन श्रमन्द मई,
नन्द जी के मंदिरन चन्द मई के गई।
कंजनि कलिन-मई कुंजनि श्रलिन-मई,
गोकुल की -गिलन निलन मई के गई।

शक्तिः ---रीति प्रसंग में हम स्पष्ट कर चुके हैं कि किस प्रकार देव ने शब्द--शक्तियों में अभिया को सर्वोत्तम माना है और इससे उनका वास्तविक अभिप्राव क्वा है ? सक्का और व्यंजना के ऊपर अभिया की महस्त-प्रतिष्ठा रिष्य के जपर भाव की महत्त्व-प्रांतच्छा ही है, परन्तु जिस प्रकार देख ने भाव को कान्य का सार मानते हुए भी ज्यवहार रूप में कला की उचित स्थान दिया है. इसी प्रकार उन्होंने सचला और व्यंजना का भी ७ चित रीति से पूर्ण मनोयोग के साथ प्रयोग किया है। वास्तव में कला-विशेषकर अभिन्यंजना की शक्ति और सौष्ठव बहुत कुछ खड़का और व्यंजना पर ही मामित रहते हैं। कुछ लोगों का वह विचार है कि हिन्दी की लाजगिकता तवा मृतिमत्ता का विकास भाषुनिक बुग का ही प्रसाद है, परम्तु यह धारवा। आन्त है। रीतिकाल में ही, जो कि इन शक्तियों के हास के लिए बदमाम है. घनानन्द. पद्माकर, प्रतापसाहि, बिहारी, देव बादि प्रनेक कवियों ने इनका उचित प्रयोग किया है। अप्रस्तृत योजना के प्रसंग में इस देव की भाषा की इन शक्तियों का बीदा बहुत विवेचन कर चुके हैं :---धर्म के स्थान पर धर्मी का प्रयोग, मानवी-करच, आदि प्रवालियां मुलतः इन्हीं पर आश्रित हैं। देव के लाविक प्रयोग कुछ तो इतने मार्के के हैं कि उनकी श्रासानी से श्राधुनिक प्रयोगों के समक्ष रखा जा सकता है। पीछे दिये हुए 'पावस ते उठि कीजिए चैत, श्रमावस ते उठि कीजिए पूनी' मादि सुन्दर उदरकों के अतिरिक्त और भी अनेक ऐसे ही उदाहरका लिए का सकते हैं :

- (१) ग्रंगनि उमंगन को 'विद्वंगम जग्यो पर।' स्फुरक के लिए 'विद्वंगम जग्यो परे' का प्रयोग कितना श्रर्थ-प्रुखर है।
  - (२) त्रिछियान की 'जीमें न लागती हैं।'
  - (३) सुनि सुनि श्रवणन 'भूख-सी भजति है।'
  - (४) मदन 'सदेह' जाग्यो-

काम के तीव श्रावेग को व्यंजित करने के लिए 'सदेह' पद कितना समर्थ है।

( १ ) ब्रज पौरि विथा की कथा 'विधुरी' है।

इसी प्रकार लच्चणा का ही सहारा लेकर कहीं-कहीं स्फुट शब्दों में भी एक नवीन श्रर्थ-त्रैचित्र्य उरपन्न कर दिया गया है:—

छाप बनी काहू 'त्रोछे उरोज' की [--इस शब्द का किय ने श्रनेक बार इसी ( श्रर्ध-स्फुट ) अर्थ में प्रयोग किया है। ]

रैहै क्यों 'ऊजरी' गोकुल में ब्रजगुजरी गृजरी गोकुल की गर्वीली।

- —क्रुँत खुत्रो जनि झाती 'श्रसूती'।
- --- मदन मरोरे 'कोरे' घंग कुम्हिलाने जात ।

सद्दा के ही शाश्रित भाषा की एक श्रम्य श्रीद शक्ति है प्रतीकारमकता । विदेश में, श्रमिक्यंजनावाद शादि के प्रभाव के कारण, नवीन कविया में उसका विशेष प्रचार बढ़ा है । प्रतीकारमकता वैसे तो श्रति-वस्तुवाद श्र शादि के शासिक होने के कारण श्रत्यन्त जटिल श्रीर सूच्म वृत्ति है, परन्तु श्रमूर्त भाषनार्थों को भूर्त रूप देने के जिए इसका सरल रूप में भी सभर्थ कवि प्रयोग करते हैं । शंगरेणी में कीट्स द्वारा शंकित पत्रमद का, श्रथवा हिन्दी में प्रसाद जी द्वारा शंकित इसा का प्रसिद्ध प्रतीक-चित्र भाषा की इसी शक्ति का प्रसाद है ।

Sometimes whoever seeks abroad may find Thee sitting careless on a granery floor, Thy har soft-lifted by the winnowing wind, Or, on a half-reap'd furrow sound asleep, Drowned with the fume of poppies, while thy hook Spares the next swath and all its twined flowers.

विखरी अलकें ज्यों तर्क-जाज

वह विश्व-मुकुट-सा उज्ज्ञाततम-शशि-खगड-सदश था स्पष्ट भाव, दो पद्म-पताश चपक-से दग देते श्रनुराग विराग ढाल । गुंजरित मञ्जप-से मुकुल-सदश था श्रानन िसमें भरा गान । वहस्थल पर एकत्र घरे संस्ति के सब विज्ञान-ज्ञान । था एक हाथ में कर्म-कजश वसुधा जीवन रस-सार लिए, दूसरा विचारों के नम को था मञ्जर श्रभय श्रवलम्ब दिये । त्रिवली थी त्रिगुण तरंगमयी, श्रालोक वसन लिपटा श्रराल ।

(इड़ा-कामायनी)

श्चापको श्चारचर्य होगा कि रीति-बन्धन में जकड़े हुए देव ने भी इस प्रकार की प्रतीक भाषा का सफल प्रयोग किया है। उन्होंने श्चपने 'देव-माया-प्रपंच' नाटक में श्चमूर्त भावनाश्चों को सांकेतिक तथा प्रतीकारमक व्यक्तिस्व प्रदान किये हैं। सांकेतिक चिश्नों में तो इसा, स्मृति शादि श्चमूर्त भावनाश्चों को मूर्त रूप देने के खिए समामयी श्चीर स्मृतिरता नायिकाश्चों का ही वर्शन कर दिया गया है; परन्तु प्रतीक-चित्रों में भाषा की प्रतीकारमकता तथा मृतिमत्ता का पूर्ण उपयोग करते हुए समूर्त को मूर्त रूप दिया गया है। उदाहरण के खिए करणा का चित्र खीजिए:—

पीर पराई सों पीरो भयो मुख, दीननि के दुःख देखे विजाती, भीजि रही करुना करुना-रस काज की केजिन सों कुम्हिबाती।

<sup>&</sup>amp; (Sur-realism)

बीबै उसासन श्रांसुन सों उमगै सरिता भरिके दरि जाती, नाव-बों नेन भरें-उद्दरें जब उपर हा पुतरी उतराती।

व्यञ्जना: -- लच्या से जहाँ भाषा में वैदाध्य श्रीर समृद्धि श्राती है, वहाँ क्यान्जना से वकता श्रीर धार श्राती है। इस रहस्य की पहिचानते हुए देव ने खिदता की उक्तियों में प्रायः ब्यब्जना का उपयोग किया है:---

साँक ही स्थाम को लेन गई, सु बसी बन में सब जामिनि जाय कै। सीरी बयारि छिटे श्रधरा, उरको उर फाँखर कार में काय कै। तेरी सी को करिहै करत्ति, हुती करिबे सो करी तें बनाय कै। भोर ही श्राई भट्ट इत, मो दुखदाहन काज इतौ दुख पाय कै।

यहाँ व्यंग्य बिलकुल सीधा है जैसा कि संस्कृत के काकु या श्रंगरेज़ी के श्राँयरनी में होता है। परन्तु व्यञ्जना का प्रयोग किसी श्रिय बात को साध कर कहने श्रथवा श्राशय को भंग्यंतर से प्रकट करने के लिए भी होता है:—

'पतिव्रत-व्रती ये उपासी-प्यासी श्रंखियन, श्रात उठि शीतम पिश्रायो रूप-पारनो।' में धीरा नायिका श्रपने मान को दैन्य में लपेट कर कितने मार्मिक रूप में प्रकट करती है। साँम शशि है के हँसि विहँसि कुमुदिनी सों, रहे चिल नीके निलनी के उर-शूल ते। शिशिर मयंक सों सशंक पंकिजनी जानि रजनी गमाई भले मानी गई भूल ते। कीनी निहिचिंत हों दुरंत चित चिंता मेंटी देव सेवकिन के सदा ही श्रमुकूल ते। बाल लाल श्रम्बर उदित बाल भानु हेरि भोर बिनु लोइन कमल कैसे फूल ते?

यहाँ खिरदिता नायिका का श्रभिम त श्रर्थ तो यह है कि तुम बड़े कपटी श्रीर क्टोर हो। रात्रि भर तो तुमने दूसरी स्त्री के साथ रमण कर उसे सुख दिया, श्रव प्रातःकाल लाल श्राँखं लिए हुए मुभे दुःखी करने श्राये हो। परम्तु वह बात को साधती हुई दूसरे प्रकार से कहती है—'श्राप श्रपनी सेविकाशों के प्रति बढ़े श्रनुकृख हैं। रात्रि में श्रापने शशि रूप धारण कर उस कुमुदिनी को (दूसरी नायिका को) स्नेह-शीतल किया, श्रीर श्रव प्रातःकाल बाल रिव का रूप धारण कर मेरे लोचन-कमलों को खिलाने श्राये हो।" लच्चा से चन्द्रमा से शीतल करने का, श्रीर बाल-रिव से संतप्त करने वाले लाल नेश्रों का भाव ध्यक्त करने का, श्रीर बाल-रिव से संतप्त करने वाले लाल नेश्रों का भाव ध्यक्त किया गया है। कहने की शावश्यकता नहीं कि लच्चा से पुष्ट ध्यम्जना का वह श्रवीग श्रायन्त भावगम्य श्रीर कल्पना-प्रचुर है। इसमें शब्द-शक्तियों का श्रयम्ब सुका रूप मिलता है।

'देव तुम्हें मोहि श्रन्तर पारत हार उतारि इते घरि राखी।' गणिका की इस उक्ति में भी श्रभिप्राय भंग्यंतर से व्यक्त किया गया है।

मुहावरे श्रीर कहावतें :— मुहावरे श्रीर कहावतें श्रीद भाषा के सहक गुण हैं। यद्यपि कुछ वाक्य-दोषों के कारण देव की भाषा का चलतापन नष्ट हो गया है; परन्तु उनको बचाकर यदि ध्यान से देखा जाय तो श्रापको मुहावरे श्रीर व्यावहारिक प्रयोग उसमें सहज रूप में गुन्फित मिलेंगे। पहली बात तो यह है कि देव को साधारण किया-पदों की श्रपेषा चलते हुए किया-पद ज्यादा पसन्द हैं:—

- ---रावरो रूप पियो ग्रंखियान 'भर्यो' सु 'भर्यो' 'उबर्यो' सु 'ढर्यो' परे ।
- -कीन्ही श्रनाकिनि यों 'मुख मोरि 'पे जोरि भुजा हिय 'भेंटत ही बन्यो' ।
- -साचे हँकारि पुकारि पिकी कहै 'नाचे बनेगी' बसन्त की पांचें।
- --- लाज़ के रंग में भीजि रही सु गुलाल के रंग में 'चाहति भीज्यो'।
- धनश्यामिहं नेकहूँ एक घरी को इहां लगि जो 'करि पाइये ती'। लाज 'गहिबे हीं रही'.....
- ----चाह्यो कह्यो बहुतेरी पे देव कहा कहिये कहि श्रावत नाहीं।
- ---इसी प्रकार चलते हुए शब्दों के प्रति भी देव को विशेष अनुराग है :--
  - -- 'गहगद्यो' गोरी को श्रनूप 'लहलद्यो' रूप'''''।
  - --- 'जगर मगर' श्रापु श्रावति दिवारी-सी ।
    - --- एंकज-सी श्रंखियानि 'सुका-सुकी' । श्रादि श्रादि ।

मुहावरों की भी देव की भाषा में अच्छी बहार है; परन्तु वे सर्वत्र ही वाक्य का सहज श्रंग बन कर प्रयुक्त हुए हैं, श्रपने में स्वतन्त्र चमस्कार बन कर नहीं । बिहारी के 'मृंड चढ़ाये हू रहें' श्रादि प्रयोगों में मुहावरे श्रस्यन्त चमकते हैं; परन्तु देव की भाषा में श्रायः वे ऐसे घुल-मिल गये हैं कि उनको थोड़ी छान-बीन करने के बाद ही एथक किया जा सकता है:

- चाह भई फिरों या चित मेरे की 'छांह भई फिरों' नाह के पीछे ।
- -- जोवन श्रायो न 'पाप लम्यो' कित देव रहें गुरु लोग रिसोंहै ।
- ---खेलिबोऊ हॅसिबोऊ कहा सुख सों वसिबो 'बिसे बीस' विसारो ।

इन मुहावरों पर किसी का ध्यान भी नहीं जाता; परन्तु फिर भी उक्ति और भाव को रमणीय बनाने में उनका जो सूच्म योग है उसका निषंध केंने किया जा सकता है ? इसके श्रतिरिक्त जहाँ जहाँ मुहावरे में किसी प्रकार की विशेष चमक मिलती भी है वहाँ वह भाव या श्रलंकार के चमस्कार की ही वृद्धि करती हैं— उसका श्रपना स्वतन्त्र चमस्कार उसकी सिद्धि नहीं है:— कार ही कान्ह निकार ही 'कीलि', रहे गुन लोलि पे श्रीगुन थाहत।

यहाँ 'की लि' की सफलता कृष्ण की विषेती वित्तयों की गहराई की श्रभि-ब्यक्त करने में ही है। ऐसे ही-'ग्रीत गुमान उते, इत श्रीत सुचादरिन्सी श्रींखियान पे खेंची।' यहाँ पर भी महाबरे को सिद्धि प्रेमजन्य श्रविवेक की तीझ अनुभृति कराने में ही है।

> मन मनिका दे हरि हीरा गांठ बांध्यो हम. तिन्हें तम बनिज बतावत ही कौड़ी को।

इस उक्ति में मुहावरा भाव की तीवता में सहायक होने के श्रतिरिक्त वैषम्यमुलक ग्रलंकार के उत्कर्ष को भी बदाता है।

कहावतों के प्रयोग के विषय में भी यही सत्य है-यद्यपि मुहावरों की अपेचा उनको संख्या देव की भाषा में बहुत ही कम है, फिर भी जो हैं वे श्राप से आप भाषा में बैठती चली जाती हैं-कहीं भी ऊपर उठी हुई नहीं दिखाई देतीं :-

- -- मोस की मास बुके नहीं प्यास बिसास इसे जिन काल-फिनन्द के।
- -- भाप हो तें भाप ही सुमति सिखराई 'देव',
  - नख-सिख राई में समेरु दिखराई देत।
- -देव निसाकर ज्योति जगै न जगै जगनन को प्रंज उजेरो ।

उक्ति-वैचिन्य :---श्रपनी भाषा को समृद्ध बनाने के लिए विद्याध कवि क्रम ब्रम्य विधियों का भी उपयोग करते हैं जिनसे उक्ति में एक विशेष चमरकार और श्राकर्षका श्रा जाता है। इनमें से कुछ तो वाक्य की गठन में श्राकर्षक उत्पन्न करती हुई भीर कुछ विरोधाभास भादि के सहारे उक्ति को प्रभावपूर्ण बनाती हैं। ग्रंगरेज़ी में इन सभी विधियों का नामकरण करते हुए उनकी स्वतन्त्र अलंकार मान जिया गया है। वाक्य के गठन से सम्बन्ध रखने वाली विधियां कहीं साम्य प्रयवा वैषम्य-मूलक पद्-संतुखन का सहारा स्नेती हैं; कहीं अनुक्रम श्रीर कहीं भारोह-भवरोह का :---

- i---कुलकानि की गांठि ते छूट्यो हियों, हिय ते कुल कानि की गांठि हुटी।
- २-- जोग हु ते कठिन संजीत पर-तारी को।
- ३--पेंडे श्रसीस सचैये जु सीस सन्दी रहिए तब ऊंची कहैये।
- ४-वानी को सार बखान्यो सिंगार सिंगार को सार किसोर किसोरी ।

पहले में संतुलन का आधार साम्य, तीसरे में वैषम्य, श्रीर वीथे में क्रिमिक धारीह है।

उक्ति में श्राकर्षण पैदा करने के लिए हमारे यहाँ के तुल्ययोगिता, दीएक, श्रावृत्ति-दीपक, सहीक्ति, एकावली श्रादि श्रलंकार भी कम उपयोगी नहीं हैं। इस श्रलंकारों का भी मूल सम्बन्ध वास्तव में कथन की शैली से ही श्रीषक है। सजातीय श्रथवा विजातीय वस्तुश्रों को एक तार में पिरो कर—प्रायः एक ही। क्रिया-पद में बांध कर ये श्रलंकार उक्ति में एक श्रनुठा चमस्कार पैदा कर देते हैं:—

- --- टूटि गयो एक बार विदेह महीप को सोच, सरासन संमु को।
- —राति की मलक पट ख़ुले रंगमहल पलक पट प्यारी के खल कपट ख़ैल के ।
- --- पृति रह्यो राग श्रनुराग नव दूलह को, भाग सिखयान को सुहाग सुख-देनी को ।
- ---मोचु पत्र्चवान को, श्ररोच श्रभिमान को, ये सोच पति-प्रान को, संकोच सलियान को।

दो विजातीय कर्मी को एक ही सकर्मक किया-पद में बांव देने वाले तुलसीदास के एक ऐसे ही प्रयोग की पं॰ रामचन्द्र शुक्ल ने बड़ी प्रशंसा की है। 'भरत की कुशल श्रचल लाए चिलके।' (देखिये-गोस्वामी तुलसीदास उक्ति-वैचित्य ) परन्त ये दोनों कमं विजातीय प्रतीत होते हुए भी विजातीय नहीं हैं। यहाँ श्रवल भी कुशज का हो प्रतीक हैं। उधर भरत की कुशल श्रीर इधर लक्ष्मण की कशल दोनों ही राम को मिल गईं। वास्तव में ऐसे अयोगों का चम्र-स्कार ही इस पर श्राक्षित है कि इनमें प्रथित वस्तुएं ऊपर से विजातीय धतीत होती हुई भी वस्तुतः सजातीय होती हैं। देव की पहली उक्ति में 'शम्सु का शरासन' क्रोर 'विदेह महीप का सोच' दोनों में विजातीयता होते हुए भी कितना गहरा । उधर 'ट्रटि गयो' के लाक्त श्विक चमःकार ने उस सीन्दर्य को श्रीर श्री बदा दिया है। दसरी उक्ति के रहस्य की भी यही ब्याख्या है। तीमरी श्रीर चौथी में सजातीय सम्बन्ध अधिक स्पष्ट है, यद्यपि विजातीयता की अलक एनमें भी जतने ही निश्चित रूप से वर्तमान है। इन तीनों ही प्रयोगों में की संज्ञाएं एकत्र की गई हैं उनमें कार्य-कारण सम्बन्ध है; इसिंखए श्रांतरिक सामन्जस्य बढ़ा पूरा बैठता है। इस प्रकार मणियों की भाँति इंदों में जड़ी हुई तरह-तरह की विद्या उक्तियाँ देव की भाषा का श्रंगार करती है। रीतिकाल में विहारी श्रीर घनानन्द की भी इनसे विशेष प्रेम था।

भाषा पर श्रिधिकार: —उपयु क विवेचन के उपरांत इसमें संदेह नहीं रह जाता है कि कुछ दोषों के होते हुए भी इस कवि का भाषा पर व्यापक श्रिधकार था। उसके व्यापक शब्द-भग्डार, लचीले भयोग, लाचिएक तथा प्रतीकारमक शब्द-शक्तियों का विकास, प्रचुर श्रलंकरण श्रादि श्रनेक गुण इसके मुखर साची हैं। खाड़े र्वंद की भावश्यकता हो या तुक की-मनुप्रास की भ्रथवा यसक की-कवि को कहीं भी शब्दों की कमी नहीं पड़ी। प्रत्येक भावश्यकता की पूर्ति के लिए शब्द जैसे भाप से आप आते चले गए हैं-यदि कहीं तोड़ मरोड़ की आवश्यकता हुई है तो उसकी भी पात अनायास ही हो गई है। सिश्चबन्धुओं ने देव के भाषा पर अधिकार की चर्चा करते हुए उनके तुकांत प्रयोगों की प्रशंसा की है--- 'ये सभी प्रकार के तुकान्त रख कर सरजता-पूर्वक निभा से जाते थे।" जाला भगवानदीन ने उन पर शब्दों की तोड़ मरोड़ का दोष लगाते हुए मिश्रवन्धुश्रों की इस दाद का मज़क उदाया है; परन्तु लाक्षाजी के भारोप का भौचित्य स्वीकार करते हुए भी देव को इस महत्व से विन्वत नहीं किया जा,सकता । इसमें सन्देह नहीं कि शब्दों का रूप मी विकृत हुआ है; परन्तु कठिन से कठिन तुकांत कार् निर्वाह जिस सफाई और सरबता से किया गया है उससे उनके भाषाधिकार में भी संदेह नहीं रह बाता । तुकान्त ही क्यों, श्रनुप्रास के विभिन्न रूपों, यमक, श्रापृत्ति भादि सभी का जिस स्थिर और नियमित रूप से प्रयोग हुआ है, वह भाषा पर व्यापक अधिकार के बिना सम्भव ही कैसे हो सकता था ? मेरा समस्त बख यहाँ केवल इस बात पर है कि देव की यह सब करने के लिए प्रयस्न नहीं करना पढ़ा. यह उनकी भाषा का स्वाभाविक रूप ही बन गया है। भाषा पर अधि-कार की दूसरी कसौटी है प्रसंग के अनुकूख उसमें रूप-परिवर्तन की चमता। रीति-काल के कवियों में देव का काव्य-चेत्र अपेचाकृत विस्तृत था। उनके प्रन्थों में राग-विराग, रीति-नीति का तो प्रचुर विवेचन है ही, इसके श्रतिरिक्त युद्ध शादि का भी बंधास्थान वर्णन मिलता है। श्रंगार की पदावली मधुसिक्त तथा मंकारमय है, बैराग्य-कविता की पदावली में ज्ञानीचित प्रौदता और घनस्व है और रीति तथा बीति के विवेचन में वह व्यवहारिक तथा इतिवृत्तारमक हो जाती है। थोड़ा भीर बारीकी से देखिये तो शंगार की मधु-सिक्त पदावजी में ही विषय के अनुकूल सूचम बंतर मिलेगा ---मिलन-प्रसंगों की मापा में बहाँ हिनम्ब कोमलता है :---

श्चापुस में रस में रहसें बिहरों वन राधिका कुंज बिहारी ।
स्वामा सराहित स्वाम की पागिह, स्वाम सराहत स्वामा की सारी ।।
वहाँ विरह श्रीर मान श्चादि की भाषा में एक प्रकार का तीलापन
मिस्रता है :---

कोमल कृष्कि के कै लिया कर करेवनि की किरचें करती क्यों ? आवेग की व्यन्त्रना में भाषा में आप से आप गाम्भीयें और पृथुलता आ वाती है:— यहाँ दीर्घ स्वर श्रावेग के विस्तार श्रीर गांभीर्थ्य को ध्वनित करते हैं।
पात्र के श्रनुसार भाषा को परिवर्तनशीलता का श्रध्ययन करने के लिए विभिन्न
जातियों की नागरी श्रीर ग्रामीण नायिकाश्रों के वर्णन लिये जा सकते हैं। वहाँ
प्राय: नायिका की जातीय विशेषताश्रों के श्रनुकृत शब्द ग्रहण किए गए हैं:

परिगाम:-देव की भाषा के विषय में अजभाषा के आचार्यों के हो विरोधी मत हैं। एं॰ रामचन्द्र शुक्ल और लाला भगवानदीन का मत है कि "इनकी भाषा में रसाद्र ता श्रीर चलतापन कम पाया जाता है। कहीं-कहीं शब्द न्यय बहुत अधिक और अर्थ बहुत अरूप है। अस्र-मेत्री के ध्यान से इन्हें कहीं-कहीं श्रशक्त शब्द रखने पढ़ते थे जो एक श्रीर तो भट्टी तड़क-भड़क भिड़ाते थे. श्रीर इसरी चोर चर्थ को चाल्क करते थे। तुकान्त चौर चनुपास के लिये ये, कहीं-कहीं ... शब्दों को ही तोदते-मरोदते नथे, वाक्य को ही अविन्यस्त कर देते थे।" ( शुक्ताजी ) %। उधर रीतिकाल के विशेषज्ञ श्री मिश्रवन्य और पं॰ कृष्यविद्यारी मिश्र की निश्चित राय है कि "भाषा-साहित्य में देव और मतिराम इन दो कवियाँ की भाषा सर्वोत्कृष्ट है। भाषा की कोमखता और सरसता में ये दोनों कवि अन्य कवियों से बहत बढ़े-चढ़े हैं। ......वशेषकर देव की भाषा अद्वितीय है " (मिश्रवन्धु) + । वास्तव में अत्युक्ति की निकास देने के बाद ये दोनों ही सत बहत कांशों में सस्य उहरते हैं। शुक्क जी की बस्तु-परक दृष्टि भाषा के स्वक्रय की ब्बबस्था तथा स्वच्छता पर पड़ती है, और उनकी बाकोचना वस्तुतः देव की आचा में इन दोनों गुणों के स्पष्ट सभाव को हो स्पक्त करती है। उधर श्री सिसकात्र तथा कृष्णविद्वारी जी उसकी समृद्धि और सौष्ठव की देखते और सराहते हैं।

 <sup>(</sup> दिन्दी साहित्य का इतिहास १६६० पृ० २८४-२८४ )
 ( नवरत्न १६८४ पृ० २६२)

इसमें सन्देह नहीं कि देव की भाषा में उचित ध्यवस्था नहीं मिलती। मितराम जैसे किव से तुलना करने पर उसमें स्वच्छता का श्रभाव श्रत्यन्त व्यक्त हो उठता है, परन्तु जहां तक भाषा की श्री-समृद्धि का सम्बन्ध है बजभाषा के श्रनेक किव उनकी समता नहीं कर सकते। उन्होंने बजभाषा के माधुट्य श्रीर संगीत की श्रप्त श्री- वृद्धि की है; उसको श्रीज्यक्य एवं क्रान्ति श्रादि गुणों से श्रलंकृत किया है तथा उसकी शक्तियों का संवर्धन किया है—श्रीर इस प्रकार बजभाषा की पूर्ण समृद्धि का श्री विनसंदेह ही उनको दिया जा सकता है।

कविता और छंद का सम्बन्ध आकस्मिक न होकर अनिवार्य ही है। पश्चिम के प्रसिद्ध दार्शनिक मिल के शब्दों में ''जब से मनुष्य मनुष्य है तभी से उसके सभी गंभीर श्रीर सम्बद्ध भावों की श्रपने श्राप की जय युक्त भाषा में व्यक्त करने को प्रवृत्ति रही है। भाव जितने ही श्रधिक गंभीर हुए हैं लय उतनी ही विशिष्ट श्रीर निश्चित हो गई है।" यह एक मनोवैज्ञानिक सत्य है जिसके कारण भाषा के श्रारम्भ से ही प्रत्येक देश श्रीर काल में किंता श्रीर छंद का मूलगत श्रांतरिक सम्बन्ध रहा है। इस सत्य की व्याख्या इस प्रकार की जा सकती है:-साधारणतः हमारे रक्त की धारा एक विशेष सम गति से बहती रहती है-यह सम गति, जी हृदय की धड़कन श्रीर श्वाम-प्रशाप से नियमित श्रारोह श्रवरीह में मूर्त होती रहती है, स्वभावतः लय-युक्त है क्यांकि नियत्ति श्रारोह श्रवरोद ही तो लय है। भावी-च्छवास की श्रवस्था में रक्त की गति तीव हो जाती है, हत्कंपन तथा श्वास के श्रारोह अवरोह में भी उसी के श्रनुसार श्रंतर पढ जाता है-श्रीर इस प्रकार उस मुजगत सम जय में विशिष्टता ह्या जाती है। वह जय स्थिर श्रीर मंद न रहकर श्रव श्रिस्थर श्रीर तीव बन जाती है। यह विशिष्ट लय इतनी सशक्त होती है कि इसका हम स्पष्ट भ्रानुभव करते हैं। यही श्रपने श्राप शारीरिक कियाओं में ( जैसे हाथ पैर उखालना श्रादि में ) व्यक्त हो जाती है-शारम्भ में नृत्त का जन्म इसी प्रकार हुआ। और इसी प्रकार कुछ दिनों बाद इसी आंतरिक लय का भाषा पर भारोप कर मनुष्य ने सहज रूप से छंर का भी श्राविष्कार कर लिया-तभी वास्तविक कविता का जन्म हुआ भीर तभी छुंर का। साहित्य में जो विशेष रसों भीर विशेष इंदों का सम्बन्ध स्थापित किया जाता है, उसका भी खाधार यही है। हमारे सभी भाव एक-सी हुत्कंपन पैदा नहीं करते ---प्रत्येक भावीच्छवास एक विशेष प्रकार की हरकम्पन्न तथा श्वास के भारोह भवरोह को जनम देता है। दसरे शब्दों में उसकी अपनी एक विशेष आंतरिक लय होती है, जो भाषा पर आरोपित होकर एक विशेष बंद-लय को जन्म देती है। इसो कारण रस-विशेष का खंद-विशेष से एक आंतरिक सम्बन्ध रहता है-यह सम्बन्ध खंद के वाद्य रूप से न होकर उसकी शांतरिक खब से होता है।

कविता और छंद का पारस्परिक सम्बन्ध क्या है तथा वे एक दूसरे को किस प्रकार प्रभावित करते हैं इस तथ्य को और भी स्पष्ट करने के खिए हम कवि-कला— कार पंत के मार्भिक शब्दों को उद्गृत करते हैं :— "कविता तथा चंद के बीच बड़ा घनिष्ठ सम्बन्ध है; कविता हमारे प्राचों का संगीत है, इंद हरकम्पन; कविता का स्वभाव ही ज़म्द में खयमान होना है। जिस प्रकार नदी के तट अपने बन्धन से धारा की गति को सुरचित रखते हैं—जिनके विमा वह अपनी ही बन्धन-हीनता में अपना प्रवाह खो बेठती है,—उसी प्रकार छंद भी अपने नियम्त्रण से राग को स्पन्दन-कम्पन तथा वेग प्रदान कर, निर्जीव शन्दों के रोड़ों में एक कोमल, सजल, कलरव भर, उन्हें सजीव बना देते हैं। वागीकी अनि-यमित साँसें नियन्त्रित हो जातीं, तालयुक्त हो जातीं; उसके स्वर में प्राणायाम, रोओं में स्फूर्ति था जाती, राग की असम-वह-महारें एक वृत्त में बंध जातीं, उनमें परिपूर्णता था जाती है। छन्द-बद शब्द, इम्बक के पार्श्व वर्ती खोहचूर्ण की तरह, अपने चारों और एक श्राकर्षण-चंत्र (Magnetic field) ठियार कर लेते, उनमें एक प्रकार का सामञ्जस्य, एक रूप, एक विन्यास श्रा जाता; उनमें राग की विद्य त-थारा बहने लगती, उनके स्पर्श में एक प्रभाव तथा शक्ति पैदा हो जाती है।"

[पल्लव की भूमिका]

भारतीय छंद-विधान के मूल हैं स्वर श्रीर व्यञ्जन—स्वरों का सम्बन्ध मात्राश्रों. से है, श्रीर व्यञ्जनों का भाषा के श्राधार-भूत ध्वनि-समूह से। इन्हों के श्रनुसार उसके मात्रिक श्रीर विशेक दो भेद किए गए हैं। भारत की विभिन्न भाषाश्रों ने श्रप्नी प्रकृति के श्रनुसार विशेक श्रथवा मात्रिक छंदों का प्रयोग किया है। संस्कृत बहुत कुछ संश्चिष्ट भाषा है, उसकी विभक्तियां शब्दों से संयुक्त रहती हैं—उसमें संधि श्रीर समासं की बहुताता है—श्रतएव उसमें स्वभावत: वर्णों की एक श्रं खता-सी बन जाती है। ऐसी भाषा के वर्णिक छंद ही श्रधिक श्रनुकृत पह सकते थे—निदान संस्कृत में वर्णिक छंदों का ही प्राधान्य रहा, हिन्दी की श्रवृति एकांत विश्वेष्ण-प्रधान है—श्रतएव उसकी रुचि स्वभाव से ही मात्रिक छंदों पर रही। वीर गाथाकाल में वर्णिक छंदों का भी प्रयोग हुशा, परन्तु उनकी अपेषा दोहा, छुप्पय, पद्दिका श्रादि मात्रिक छंद ही कहीं श्रधिक प्रचलित थे। भक्तिकाल के गेय पदों को तो मात्रिक छंद ही कहीं श्रधिक प्रचलित थे। भक्तिकाल के गेय पदों को तो मात्रिक छंद ही कहीं श्रधिक प्रचलित थे। भक्तिकाल के गेय पदों को तो मात्रिक छंदों का कोमजतम रूप कहा जा सकता है, उनका शैन्दर्य सर्वथा स्वरों पर ही श्रक्षित है। परन्तु भक्तिकाल के उपरांत रीतिकाल को स्वानक ही दो वर्णिक छंदों ने—मेरा श्रमिप्राय सर्वथा श्रीर घनाषरी से है,—श्राध्वित कर बिया।

सबैया और धनाइरी में समता मुख्यतः यही है कि ये रोनों वया दृत हैं. वैसे सबैया गर्कों के बन्धन में पूर्वत: जक्षदा हुआ गति और यित के नियमों द्वारा आवद है, और धनाइरी अपेश्वाष्ट्रत कहीं अधिक स्वतंत्र है। यह केवल अइरों की सम-संख्या पर दिन्द रसता है और इसी लिए उसे मुक्तक दगडक भी कहा गया है फिर भी संयोग-वंश इन दोनों छंदों का ऐसा प्र थि-वन्धन हुया कि शताब्दियों तक ये साथ ही साथ चलते रहे। सवैया और घनाचरी में सवैया पुराना छंद है। सवैया स्पष्टतः ही संस्कृत शब्द नहीं है—पंडितों में इसकी व्युत्पत्ति के काफ़ी मतभेद है—परन्तु हमारी धारण। है कि यह सपादिका का ही अपभ्रंश रूप है। पहले भाट लोग सबैया को अतिम पंक्ति को दो बार—सब से पूर्व और चौथे चरण के बाद—पदते थे। इस प्रकार इसमें चार के स्थान पर पांच पंक्तियों नियम-पूर्वक पदी जाती थीं। सवाये (सपाद) रूप में पदे जाने के कारण ही इसका नाम सबैया (सपादिक) पद गया। सबैया संस्कृत का छंद नहीं है। प्राकृत-साहित्य में भी साधारणतः उसका विशेष प्रयोग नहीं है, परन्तु वसे हे वह प्राकृत का ही छंद। प्राकृत-धेंगलम् में सबैया शब्द का प्रयोग तो नहीं है, परन्तु ह भगश्च वाला किरीट और ह मगश्च वाला वुम्मिल—ये दोनों छंद निश्चित रूप से उसके पृष्ट १७१-७६ पर लच्च-उत्ताहरण सहित हिए हुए हैं: —

- (१) ठावहु श्राहिह सक्काण तह सह विसमहु वेवि तहा पर सोडर सहजुमं तह खेउर एपरि गारह भव्य गलाकर। काहल जुगाल भन्त करिजासु एपरि चोविह वर्ण्य पंचामहु, वसिस, मत्त पश्रप्यश्च लेक्सहु, ग्रह भन्नार किरीट विसेसहु। ( मगर्स किरीट)
- (२) तसु त्राउ सुन्दर किजिनम्र मंदर ठावह बाग्रह सैस घर्ष् । ( इ.सग्रा दुर्मिस )

प्राकृत-पैंगलम् का रचना-काल संवत् १३०० के भ्रास-पास माना जाता है। इससे यह सिद्ध है कि कम से कम तेरहवीं शताब्दी के अन्त में सर्वेषा का भ्राविर्भाव अवश्य हो गया था। वहीं से यह हिन्दी के श्रारम्भिक काल के चारणों के हाथ पड़ गया। धनाश्वरी के विषय में कोई नित्यत प्रमाण नहीं मिलता। संस्कृत के पिंगल प्रथों में अथवा प्राकृत-पेंगलम् में इसका कोई टक्लेख नहीं है। कुड़ विशेषजों की धारणा है कि अपद राग में गाये जाने वाले कतिएय पदों का रूप इससे मिलता है थीर अनुमान यही है कि कोक-गीतों की कुड़ खयों को विश्व भ्राधार देकर थोड़े परिवर्तन-परिशोधन कर चारणों द्वारा यह छंद बनाया गया। इस अनुमान की पुष्टि स्रसागर के निम्न-लिखित पद से, जो राग मस्हार में है, असंदिग्ध-रूप में हो जाती है:—

सेज रचि पचि साज्यो सघन कुंजनि कुंज, चित चरनि बाग्यो झतिया धरिक रही। हा हा चिल प्यारी तेरो प्यारो धौंकि चौंकि परें,
पातकी खरक पिय हिय में खरकि रही।
बातन धरति कान तानति है भौंह बान,
'उत न चलति बाम श्रंखिया फरकि रही।
सूरदास मदन दहत पिय प्यारी सुनि ज्यों उदों
कहो त्यों त्यों वह उतकों सरकि रही।

श्राप देखिए कि उपयुक्ति पद रूप-धनाषरी का कितना स्पष्ट उदाहरण है। गाने वाले राग मल्हार में ढाल कर इसे कोई रूप दे दें, परन्तु साधारण रूप में यह धनाचरी ही है।

हिन्दी में इनका प्रचलन कब से हुआ, यह निश्चित रूप से कहना कठिन है। अकवरी दरबार के प्रसंग में शुक्तकी ने अपने इतिहास में खिला है :-- "यह अनुकृत परिस्थिति हिन्दी कान्य की अप्रसर करने में अवश्य सहायक हुई । बोर-श्रंगार श्रीर भीति की कविताशों के श्राविभाव के लिए विस्तृत चेत्र फिर ख़ुल गए। जैसा भारम्भ काल में दिखाया जा चुका है, फुटकल कविताएं भिषकतर इन्हीं विषयों को लेकर छुप्पय, कवित्त, सवैयों श्रीर दोहों में हुश्रा करती थीं।" परन्तु आरम्भ काल के जिस स्थल की श्रीर यहाँ संकेत किया गया है, वहाँ श्रकेले दोहा का ही उल्लेख है :-- "धर्म, भीति, शंगार, भीर सब प्रकार की रचनाएं दोहों में मिलती हैं।" वीर-गाथा-काल का सामान्य विवेचन करते हुए, एक दूसरे स्थल: पर उन्होंने छप्पय का भी जिक्र किया है :-- "राज-सभा में सुनाए जाने वाले नीति श्वंगार श्रादि विषय प्रायः दोहों में कहे जाते थे श्रीर वीर रस के पद छप्पय में।" िदेखिए हिन्दी साहित्य का इतिहास १६६० पृ० १६ ] इस प्रकार इन दोनों प्रसंगों के विवेचन में सर्वेया श्रीर कवित्त का (धनात्तरी का ) स्पष्ट उल्लेख नहीं किया गया। वैसे भी इस युग की जो काव्य-सामग्री संग्रह-ग्रंथों में श्रथवा स्वतंत्र रूप से प्रकाशित हुई है, उसमें दोहा, छप्पय तो प्रभूत संख्या में मिलते हैं, परन्तु सबैया कवित्त का एक भी उदाहरण नहीं भिलता। पुरानी हिन्दी का जो जैन अथवा वीर-गाथा साहित्य प्रामाणिक-ग्रामाणिक रूप में श्राज उपलब्ध है उसमें ये दोनों छंद दृष्टिगत नहीं होते । चंद के पृथ्वीराज-रासी में उस समय के अन्य प्रंथों की श्रोचा कहीं श्रधिक शास्त्रीयता मिलती है, उसमें श्रनेक प्रकार के शास्त्रीय छंदों का प्रयोग हुआ है 'जिनमें, दोहा और छुप्पय की संख्या शायद सब से अधिक होगी, परन्त ये दो छंद वहाँ भी नहीं हैं। रासी में छुप्पय को कवित्त और दोहा की प्रायः वृहा जिला गया है। इस प्रकार राखों में जो कवित्त मिलता है वह खप्पय ही है बनाकरी नहीं। रासी में एक छंद भाता है दुमिछा या दुमिला, जिससे दुमिल सबैया की श्रांति हो सकती है, परन्तु उसकी गित्तबय की परीचा हसे निर्मुं ब कर देती है। 'दुितबानय छुंदं पदय फुनिन्दं किह किविचंदं, गुनरीई।'' श्वारम्भ काख के उपरान्त भक्तिकाब के पर्वार्ध में संत किवयों ने छुप्य की तो छोड़ दिया। दोहें (साखी) के साथ उन्होंने कोकगीतों की परम्परा से 'पदों' को प्रह्मा कर खिया। ग्रुसलमान प्रोममागीं किवयों ने फ़ारसी मनसबी से प्ररेखा पाकर चौपाई श्रोर होहा की एक नई व्यवस्थित योजना बना ली और उसमें प्रबन्ध काव्यों की रचना श्रारम्भ कर दी। इस प्रकार विकम की सोजहवीं शताब्दी के मध्य—[सूर के श्राविभात ] तक हिन्दी में सबैया और किवत्त का प्रवेश नहीं हो पाया। प्रश्रीराज रायो, बीसलदेव रायो, हम्मीर रासो, जैन किवयों की धर्म-नीति श्रादि की रचनाएं विद्यापति श्रीर खुमरो की रचनाएं, करीर श्रीर नानक की बानी, सूफ़ियों की प्रोमगायाएं सभी को देख लीजिए—किसी में ये दो छुंद नहीं मिलेंगे। जगनिक के श्राहरखर में कुछ सबया श्रवश्य विखरी मिलती हैं। उदाहरण के लिए:—

श्री निरिज्ञापित को विनयों, पुनि में बिनयों गिरिजेश हुलारो। श्रंजनिपुत्र बली हनुमान, तुही सब भांतिन सों रखवारो। हिंग हिंगे बिनयों सब देवन, भक्तन कष्ट सदा निरवारो। मैं मितमंद यथामित सों, सब के हित गावत वीर पंवारो।

ये सर्त्रया प्राय: युद्ध-वर्षनों के श्रारम्भ में दी गई हैं (देखिए हिन्दी के किव शीर काव्य एट ४७, ८२), । परन्तु जागनिक का यह काव्य शताब्दियों तक केवल मौलिक परम्परा द्वारा ही चलता रहा था। उसमें समय-समय पर कितने श्रव्हैतों ने श्रपनी-श्रपनी गढ़तों को जोड़ दिया है, इसका कोई भी हिसाब नहीं है। यहाँ तक कि श्राल्हखंड का वास्तिक रूप क्या था इसका भी निर्णय नहीं हो सकता। ऐसी दशा में इन सर्त्रियों के विषय में भी निश्चयपूर्वक क्या कहा जा सकता है। वैसे भाषा श्रादि की दृष्टि से ये काफी बाद की खिखी मालूम पहती हैं।

प्रामाणिक रूप में इन दोनों छुन्दों का प्रयोग सब से पहले दरबारी कविता के द्वितीय उत्थान के साथ, अर्थात श्रकवर के शासन-काल में ही मिलता है। अकवर, रहीम, टोडरमल, बीरबल, गंग औं उधर नरोत्तमदास तथा तुलसीदास— जिन्होंने इनका स्थिर रूपसे व्यवहार किया है—जगभग समकालीन ही थे। इन सब में नरोत्तमदास ही सब के पूर्ववर्ती थे। उन्होंने 'सुदामा चरित' में सवैया और कवित्त का जितना सुथरा प्रयोग किया है, उससे यह धारणा अवश्य बनती है कि वे इन कुन्दों के प्रथम प्रयोक्ता नहीं थे। उनमें इन छुन्दों का वह आरम्भिक अनगढ़ रूप ही नहीं है। इससे यह स्पष्ट है कि वे किसी म किसी रूप में काफ्री पहले से

चले आ रहे थे—सबैया तो निरिचत हो तैरहवों शताब्दी के आसपास प्राकृत-अपभंश से हिन्दी में आ गया होगा। किसी तिखित प्रमाण के अभाव में यही अनुमान किया जा सकता है कि यह रूप मौक्षिक ही रहा होगा। राजदरवारी कवियों और चारणों में दोहा, छुप्य आदि के बाद कवित्त और सबैया की परम्परा भी शायद चल पदी थी। यह परम्परा बहुत समय तक तो मौक्षिक रही, तत्पश्चात् अकवर के समय में उचित प्रोत्साहन पाकर फिर उभर आई।

सबैया:-पारिभाषिक दृष्टि से सबैया गण नियम से शासित वर्णवृत्त है ; गण तथा श्रन्त में श्राने वाले लघु गुरु के विचार से हिन्दी में सवैया के अनेक भेद मिलते हैं। भानजी ने श्रपने छन्द-भाकर में १० भेद दिये हैं। देव ने भी शब्द-रसायन में इस छंद का सविस्तार विवेचन करते हुए १२ भेदों की व्याख्या की है। इस इंद में २२ से लेकर २६ तक अचर होते हैं। इसकी विशेषता यह है कि संपूर्ण बंद में एक ही गण चलता है, चाहे वह मगण शे, या जगण, या सगण। मदिरा. किरीट, मालती ( मत्तगर्यंद ), चित्रपदा, ग्रलसा ( ग्ररसात ) में केवल भगण ही होता है। इनमें अचरों की संख्या तथा तुकांत गुरु-लघु के क्रम का ही भेद रहता है। दुमिल, कमला ( सुखदानी ), ललित श्रीर सुधा ( श्ररविंद ) में सर्वश्र सगग् ही होता है; श्रीर महिलका (सुमुखी ), माधवी (वाम ), मंजरी (मुक्ताहरा ) में जगण । समान गण वाले इन छन्दों में श्रन्तरों की संख्या तथा तुकांत गुरु-लघु के कम का ही भेद रहता है---श्रीर इसी के अनुसार इनकी गति में सूच्म श्रन्तर पढ जाता है। इस प्रकार इस छुन्द की गति श्रीर लय एक ही गण श्रर्थात ध्वनि-योजना की अभेक आवृत्तियों पर आश्रित रहती है-इसलिए इसमें एक निश्चित स्वर-विधान होता है। यह लय रागवृत्तों की शृंखला-सी बनाती है जिसमें एक निश्चित कम से मकोरें-सी उत्पन्न होती चलती हैं, श्रीर श्रन्त में तुक पर जाकर एक श्रीर लपेट पद जाती है। नियमित रूप में राग का यह स्वरपात सवैया में एक अनुठा संगीत बैढा कर देता है, उसके राग का प्रवाह धीरे-धीर बल खाता हुआ एक निश्चित सीमा तक बढता है-फिर वहां एक मकोर लेकर फिर उसी क्रम से आगे बढता है। कांव पंत का यह आचेप सर्वथा उचित ही है कि इस संतुष्तित गति के कारण सर्वेया में स्वरकंद प्रवाह और स्वर-वैचिन्य के लिए अवकाश कम रह जाता है ।क्ष

क्ष चूने के पक्षे किनारों के बीच बहुती हुई धारा की तरह रस की स्रोतिस्विनी से अपने वेगानुसार तटों में स्वाभाविक काट-आँट करने का अधिकार छीन लिया जाता है। अपने पुष्प-गुल्म सताओं के कोमस पुलिनों से चुम्बन आलिङ्गन बदस्तने, प्रवाह के बीच पड़े हुए रङ्ग-विरङ्गी रोहों से फेनिस-इंग्स-परिहास करने, सिम आवरों के रूप में

परन्तु उन्होंने उसके साग पर जो जबता का आरोप कियाः है, वह अमीन्य है ा। भजा मसगयन्द की तरह कूमते-सकोरते हुए चजने वाले इस छुद में जबता कैसे: आ सकतीः है।—अपनी लोच लचकंके कारण यह छुद अनायास ही मधुर रसों का सहज माध्यम बन गया होगा। क्योंकि इसका लचीजा स्वरंपात भाव-माधुर्व्य में एक निश्चित योग देता है। इसके अतिरिक्त अन्य छुंदों में जहां अचर-मश्री के जिए प्रयत्न करना पड़ता है, यहाँ वह अपने आप ही सिद्ध हो जाती है।

कोई भी छंद सर्वत्र उपयोगी नहीं हो सकता । सवैया का प्रत्येक पद कटाछंटा त्रपने में पूर्ण होता है । त्रतएव वह वीर या प्रेम-गाथाओं के श्रविध्वित्र कथाप्रवाह के श्रनुकूल नहीं पदा और न श्रकूल होकर बहने वाली भक्ति की तरल उद्गीतियों के । श्राज के वैचिन्य-भिय किवयों की भी उद्देश्य-पृति वह नहीं कर सकता परन्तु रीति-काल के मुक्तक श्रंगार-चित्रों में वह ऐसा जम कर बैठ गया था मानों:
उसका भाविष्कार उन्हों के लिये हुआ हो । श्रीर, इस युग में उसका, अनाव-श्रंगार भी पूरी तरह हुआ । बीच में श्रदने वाले शाब्दिक रोड़ों को हटाकर उसके प्रवाहपथ को संगमरमर की तरह चिकना बना दिया गया । श्रकबर के समय में सवैबाध में एक भनगदपन था जिससे उसका संगीत श्रद्धी तरह फूट नहीं पाया—स्वयं तुलसी के प्रयोगों में यह दोष श्रस्यंत स्पष्ट है:

रानी में जानी श्रजानी महा पवि-पाहन हू ते कठोर हियो है। राजहु काज श्रकाज न जान्यो कहाो तिय को जिन कान कियो है। ऐसी मनोहर सूरति वे, बिछुरे कैसे प्रीतम लोग जियो है। श्राँखिन में सखि राखिने जोग इन्हें किसि कै बनवास दियो है।

सात भगण श्रीर दो गुरुवाला यह सबैया श्रपनी गति की मस्ती के कारण मत्तगयंद कहलाता है। तुलसी के छंद में यह प्रवाह भाषा के श्रावश्यक लोच, विरामों की समुचित व्यवस्था श्रीर सबसे श्रधिक श्रवर-मैत्री के श्रभाव में किस प्रकार श्रपनी मस्ती खो बैठा है यह दिखाने की श्रावश्यकता नहीं है। इसके विपरीत: —

प्रान पिया मन भावन संग, श्रनंग तरंगिन रंग पसारे । सारी निसा मितराम मनोहर, केित के पुंज हजार उचारे । होत प्रभात चल्यो चहें प्रीतम, सुन्दरी के हिया में दुख भारे । चंद सो श्रानन, दीप-सी दीपित, स्थाम सरोज से नैन निहारे ॥

भ्रूपात करने का उसे श्रवसर हो नहीं मिलता; यह स्थाने जीवन की विचित्रता स्वतन्त्रता तथा स्वच्छन्दता खो बैंडती है। [पहलव की भूमिका]

मूरति जो मन मीहन की मन मोहिन के थिर है थिरकी-सी । 'देव' गोपाल के बोल सुने छतियाँ सियर।ति सुधा-छिरकी-सी। नीके मरोखे हैं माँकि सके नहीं नेनन लाज घटा घिरकी-सी। पूरन श्रीत हिये हिरकी, खिरकी खिरकीन फिरै फिरकी-सी ! इन छुंदों में विराम-योजना इतनी ब्यवस्थित तथा श्रक्र-मैश्री इतनी पूर्ण

है कि लय में आप से आप अरुभुत लोच आ गया है

सवैया में तीन विभिन्न लय होती हैं-एक भगण के श्राश्रित, दूसरी सगण के शाश्रित श्रीर तीसरी जगण के श्राश्रित । देव ने तीनों को ही, पूर्ण मनीयोग के साथ अपनाया है-यापि इसमें संदेह नहीं कि अन्य कियों की भाँति उन का भी विशेष श्रनुराग मत्तगयन्द पर ही है। ये तीनों लय इस प्रकार हैं:-

भगण (८) ) १-देव घरी पत्त जाति घुरी श्रेंसुवान के नीर उसास समीरन ।
किरीट हसका गणात्मक रूप यह होगा :-देवच रीपल जातिघु रीश्रेंसु वानक नोरड सामस मीरन ।

सगर्ण (=) २--रॅंगराति हरी लहराति लता भुकि जाति समीर के भूकित मों ।

वुर्गित 
रंगरा तिहरी लहरा तिलता कुकिजा तिसमी रक्भू किनसों।

देव ने श्रंत्यानुशास की सहायता से इन जहिरयों में दुहरी जपेटें दे दी हैं-पहली एंकि में 'घरी' श्रीर 'घुरी' तथा 'नीर' श्रीर 'समीर' पर, दूसरी प कि में 'रंगराति' भौर 'सुकिजाति पर, तीसरी प'क्ति में 'कहिये' श्रीर 'सहिये' पर सबैया की स्वामाविक लचक दुहरे बज खा जाती है, जिससे उसकी जय का संगीत गहरा हो जाता है। इसके प्रतिरिक्त वृत्यनुप्रास का मानुर्थ्य भी एक कोमल संकार उत्पन्न करता हुआ उसमें मधर योग देता है।

उपयु क तीन गतियों में तुकात के खशु-शीर्व वस्तें की श्रीननामों को बदस देने के सम्बद्ध विवश्य उत्पन्न हो जाता है-शन्हों के बाबार पर तो इन मेदों के .कई उप्रमिश्व:कार डाके गर्ने हैं। देव ने ११ प्रकार के सर्वेवाओं का सकतता-पूर्वक्र प्रयोग किया है। किरोट में से अन्तिम लघु अत्तर हटा देने से वह चित्रपदा बन जाती है: 'श्रीधि को आधिक धौस रह्यो अरु श्राये न री, प्रिय प्रान श्रधार।' किरीट में जहां श्रन्त में दो छोटी छोटी चटुल लहरें पड़ती हैं वहां चित्रपदा के अन्मेंलयत में एक मकोर लगती है। चित्रपदा का श्रन्तिम श्रद्धा उड़ा देने से वह मिदरा बन जाती है—श्रीर उधर मिदरा में एक गुरु श्रीर दोड़ देने से वह मत्तगयंद की पिरिचित लय में पिरिणत हो जाती है—'किंकिणि की महरानि बुलावित, ऋ किनि सों अकज्ञानि कटी की।' इसमें लय देसे श्रन्त में जाकर फैल जाती है। इसी प्रकार—दुर्मिल में कहां एक गुरु कहीं एक लघु, श्रीर कहीं दो लघु जोड़ देने से सगण बाले सवैया के कईभेद हो जाते हैं। इनमें श्रदां की संख्या की दिट से लिलत की लय—जिसमें म्मगण श्रीर दो लघु होते हैं—उनसे लम्बी होती हैं:

'विन गोकुलचंद श्रमायस-पायस भीषम-भीषम सेज सरंगिनि।' यहां जुन्द का प्रवाह श्रपनी निश्चित गित पर बदता हुत्रा श्रंत में जैसे बिखर कर सीमा से थोड़ा श्रागं चला जाता है। सबैया की लय में बैचित्र्य लाने के लिए श्रन्य प्रयोग हैं यित में परिवर्तन तथा गुरु मात्राश्चों का लघु उच्चारण जो स्वभावतः किसी नियम में न बंधकर भागिभिन्यिक के श्रनुसार स्वतंत्र है। यह उच्चारण बैचित्र्य का कारण इसलिए है कि दीर्घ को लघु चाहे कितनी ही साबधानी से पढ़ा जाये उसका उच्चारण शुद्ध लघु की श्रपेत्रा कुछ दीर्घ श्रथीत् मध्यम ही रहता है। सबैया में साधारणतः यित का कोई नियम नहीं है, परन्तु फिर भी इतने बड़े छंद में श्वास के लिए विराम तो होने ही चाहिएँ। देव ने भाव के संकोच-प्रसार के श्रनुक्त इन विरामों की स्थित रखी है—स्वभावतः एक ही लय में भिन्न भिन्न गतियाँ उस्पद्ध हो गई हैं, उधर गुरु श्रत्रों के लघु उच्चारण से यह बैचित्र्य श्रीर भी बढ़ जाता है:

इस खंद में पहली और दूसरी पंक्ति में यतियाँ एक ही क्षम से हैं—फिर भी मध्यम उचारखों के स्थिति-मेद से उनमें थोड़ा झन्तर पढ़ ही नया है। तीसरी पंक्ति की बतियों में खंतर स्पष्ट हैं—गहाँ मध्यम उचारच ही खिक आए हैं—और चौथी का क्षम तोनों से ही भिन्न है। यह भावाभिन्यकि की आवरवकताबुसार आप से आप ही हो गवा है, इसके खिए कवि को कोई प्रवश्न नहीं करना पड़ा।

कवित्त ( घनाचरी ) :-- घनाचरी का इतिहास भी सवैया के साथ जुड़ा हुआ है। सवैया की भाँति इसका भी प्रयोग प्रामाणिक रूप से सबसे वहले श्रकवर के शासनकाल में ही मिलता है। लिखित-साहित्य में नरोत्तमदास, गंग, बलभद्र, बीरबल, रहीम, तुलसी त्रादि की रचनात्रों में ही घनावरी का आरम्भिक रूप मिलता है। उनके परचात् केशव, सेनापति जैसे शिति-िश्य कवियों ने उसकी क्रमशः विकसित किया श्रीर श्रन्त में रीतिकाल में श्राकर वह श्रपने पूर्ण समृद्ध रूप की शास हो गया। कुछ कला विदों की सम्मति में घनात्तरी कवित्त हिन्दी का श्रीरस पुत्र न होकर पोज्य पुत्र है-उनका श्रनुमान है कि बंगला के श्रन्तर-मात्रिक पयारछंद से जिसमें १४ श्रवर होते हैं श्रीर उनमें श्राटवें श्रीर चौदहवें श्रवर पर यति होती है, शायद इसको प्रेरणा मिली हो। इसके श्राविभीव के विषय में कवि पन्त का कहना है :-- "सम्भव है, पुराने समय में भाट लोग इस छुद में राजा-महाराजाओं की प्रशंसा करते हों श्रीर इसमें रचना-सीकर्य पाकर तत्कालीन कवियों ने इसे धीरे धीरे साहित्यिक बना दिया हो।"-कवित्त की मूल धेरणा पयार द शायद रहा हो, पर उसका श्राविभीव इसी प्रकार पहले-पहल भाटों ने राजदरवारों में तरकाल ही प्रशस्ति बनाकर सुनाने के लिए किया होगा इसमें सन्देह नहीं। लिखित रूप के बजाय यह छंद मौखिक रूप में श्रधिक खुलता है।

किन अनियमित-गण प्रायः ३१-३२ श्रन्तरों का छंद है। श्रन्तर संख्या के श्रतिरिक्त यह केवल यांत का ही नियम स्वीकार करता है-साधारणतः म, म, म, ७.या ८.८.८ प्रज्ञरों पर यति होती है,परन्तु कहीं कहीं म के स्थान पर ७,६ पर भी यति पड जाती है। कवित्त के नाद-सौन्दर्य के विषय में भी हिन्दी के दो सर्वश्रेष्ठ कता-मर्मज्ञों के विरोधी मत हैं। कवि पन्त की धारणा है कि "कवित्त छंद हिन्दी के इस स्वर श्रीर लिपि के सामन्जस्य को छीन लेता है। उसमें यति के नियमों के पालन-पूर्वक चाहे भ्राप इकत्तीस गुरु श्रश्वर रख दें चाहे लघु, एक ही बात है; छंद की रचना में अन्तर नहीं आता। इसका कारण यह है कि कवित्त में प्रत्येक प्रचर को चाहे वह लघु हो या गुरु एक ही मात्रा-काल मिलता है, जिससे छंद-बद्ध शब्द एक दूसरे को सकसीरते हुए परस्वर टकराते हुए उच्चारित होते हैं, हिंदी का स्वाभाविक सङ्गीत नष्ट हो जाता । सारी शब्दावली जैसे मचपान कर लड्खडाती हुई. ब्रब्ती खिचती, एक उत्तेजित तथा विदेशी स्वरपात के साथ शैन्नती है।" इसके विपरीत निराता जी का निश्चित विश्वांस है कि "यदि हिंदी का कोई जातीय छंद सुना जाए तो वह यही होगा। × × कारय यह छंद चिरकाल से इस जाति के करठ का द्वार रहा है। दूसरे इस इंद में एक विशेष गुण यह भी है-कि इसे खोग चौताब भावि वही ताबों में तथा दुमरी की वीन वाबों में सफबता पूर्वक गा सकते हैं, श्रीर नाटक श्रादि के समय इसे काफ़ी प्रवाह के साथ पढ़ भी सकते हैं।  $\times$   $\times$   $\times$  इस इंद में Art of reading का श्रानन्द मिलता है।"

यह मत-वैपरीत्य वास्तव में इस छुद को दो विरोधी दृष्टिकोणों से परखने कं कारण है। पन्तर्जा की सुद्दम-कोमल प्रकृति भाषा की बाल-संकारों से खेलना पयन्द करती हूं। उधर निराला का ऊर्जस्वित स्वभाव नाद-गांभीर्य श्रीर श्रीज-प्रवाह में नेरना चाहता है। इसमें सन्देह नहीं कि कवित्त का स्वाभाविक प्रवाह श्रोज के श्रधिक श्रनुकृत है क्योंकि इस छुंद में विस्तार काफ़ी है- मेघनाद-वध के श्रांज को वहन करने के लिए श्री मेथिलीशरण गुप्त ने इसी की समर्थ पाया, श्रीर निराला ने भी श्रपने श्रोजस्वी मुक्त छुंद का श्राधार इसे ही बनाया है। रीतिकाल में श्रीर उसमे पूर्व भी इस छंद का उपयोग तुलसी, भूषण, पद्माकर, चन्द्रशेखर काल था --वीर-रस की कविताएं इस युग में गिनी चुनी ही रची गईं। निदान इस छंद को भी श्टांगार के ढाँचे में ढाला गया। इस कार्य की सम्पादित करने वाले कृती कवियों में देव का नाम श्रम्रगएय है। इनसे पूर्व बलभद्ग, केशवदास, सेनापति श्रीर मितराम ने इस श्रीर सफल प्रयत्न किया था, इसमें सन्देह नहीं, परन्तु श्रंगारोचित पूर्ण मार्द्व, लोच श्रीर भंकृति सबसे पूर्व देव ने ही उसे प्रदान की । फिर यह प्रक्रिया पद्माकर पर जाकर समाप्त हुई । कवित्त की लय की श्रंगार के श्रतुकूल मथुर श्रीर मृदु बनाने के लिए देव ने प्रायः निम्नलिखित साधनों का प्रयोग किया है :--

- (१) श्रुनि-अनुशाय-युक्त मधुर-कोमल वर्णी का प्रयोग।
- (२) वीप्सा अलंकार की प्रचुरता।
- (३) श्रन्यानुप्रास-युक्त पदों की श्रावृत्ति ।
- (४) लघु श्रक्तरों तथा श्रो, ए, श्र, श्रादि कोमल स्वरों का प्राचुर्य्य ।
   ये प्रायः वे ही साधन हैं जो किव ने भाषा की समृद्धि के लिए भी प्रयुक्त
  किए हैं।

घरन उदोत, सकरन हो, घरन नैन, तरुनी-तरुन तन तूमत फिरत हैं। कुंज-कुंज केलि के नवेली बाल बेलिन सों, नायक पवन बन फूमत फिरत हैं। घंबकुत बकुल समीड़ि मीड़ि पाँडरिन, मिछकानि मीड़ि, घने घुमत फिरत हैं। द्रुमन द्रुमन द्रज त्रूमत, मधुप देव, सुमन सुमन मुख चूमत फिरत हैं।

इस इंद में उपयुक्त चारों गुण वर्तमान हैं। श्ररुन, सकरुन, श्ररुन, तरुन; केलि, नवेली, बेलि; पवन, वन; श्रंबकुल, बकुल; द्रुमन, सुमन में श्रंत्यानुप्रास की छटा है। इसके श्रतिरिक्त इसका तुकांत भी बहुत लम्बा है। कुंज कुंज, द्रुमन द्रुमन, सुमन सुमन श्रादि में वीष्सा है। श्रद्यनुप्रास तो प्रायः सम्पूर्ण छंद में ही बिखरा हुशा है। उधर श्रन्तिम चरण का मंगीत सर्वथा लघु वर्णों पर श्राश्रित है।

कवित्त के वैसे तो कई भेद हैं, परन्तु उनमं मनहर जिसमें ३१ श्रवर होते हैं और रूपधनाचरी जिसमें ३२ श्रवर और धन्त में लघु होता है, मुख्य हैं। अन्य कवियों की भाँति देव ने भी ३१ वर्ण के मनहर का प्रयोग ही श्रधिक किया है। रूप-धनाचरी का उसकी श्रपेचा प्रयोग कम है—इनके श्रतिरिक्त उन्होंने ३३ श्रचरों का कवित्त भी लिखा है जो उनके ही नाम पर देव-धनाचरी नाम से प्रचलित है। देव ने श्रन्थवर्णों के क्रम को विशेष महरव नहीं दिया। उन्होंने केवल श्रवरों की संख्या को ही मुख्य मानते हुए कवित्त के विभिन्न भेदों को एकत्रिंशाचरी, दिक्तिंश शाचरी तथा त्रित्रिंशाचरी नाम दिया है। ३३ श्रवर वाल कवि में लय बहुत ही श्रधिक खिंच जाती है जिससे स्वास को शीर भी श्रधिक 'द्रुष्ड' मिलता है।

इभ-से घिरत चहुँघाई से घिरत घन, ब्रावत किरत कीनें करसों कपकि कपकि।

हसीलिए एक श्राध किव को छोड़ किसी ने भी हसका प्रयोग नहीं किया। किवत के विशेषज्ञ ररनाकर जी ने स्पष्ट शब्दों में इसकी निन्दा की है:—'देव किव ने जो तीस तथा तेंतीस श्रज्ञर के दो छंद घनाजरी भेद में लिखे हैं, वह श्रीर किवयों के काव्य में विशेष देखने में नहीं श्राते श्रीर कानों में भी वह विशेष रोषक नहीं जात होते।'

[ घनाजरी-नियम-ररनाकर ए० ह ]

कवित्त का केवल आधार लय है। उसमें गया, मात्रा आदि का कोई महत्व नहीं—और क्षय एक अत्यन्त सूचम-तरल तत्व है जो संगीत और ध्विन-मेत्री पर आश्रित रहती है। यों तो कवित्त की लय पर अनुशासन करने वाले अनेक सूचम सिद्धांत हैं, जिनमें सम-विचम विचार काफी महत्वपूर्य हैं। यति-ध्यवस्था का भी अपना महत्व है, परन्तु उसका आधार अपेचांकृत स्थूल है, इसीलिए कभी कभी उसका विचार न करने पर भी लय अचुव्य रहती है। यति को स्थिति साधारखतः १६ और १२ या १६ अचरों के बाद और विशेषतः म, म, म, ७ (या म) के विशेष ध्यान नहीं दिया क्योंकि इस प्रकार कवित्त के 'मुक्तत्व' में बाधा पड़ती है। श्राप उनका कोई भी छंद उठा लीलिए चार यतियों की व्यवस्था उसमें नहीं मिलेगी:---

रीमि रीमि रहिस रहिस हँसि हँसि उठें,
साँसे भरि आँसू भरि कहित दई दई।
चौंकि चौंकि चिक चिक आैचिक उचिक देव,
थिक थिक बिक बिक उठित बई बई।
दुहुन के रूप गुन दोऊ बरनत फिरें,
पज न थिरात रीति नेह की नई नई।
मोहि मोहि मोहन को मन भयो राधा मय,
राधा-मन मोहि मोहि मोहन मई भई।

लय श्रीर मंगीत की दृष्टि से यह देव के श्रत्यन्त पूर्व छंदों में से हैं, परन्तु इसमें स्पष्ट ही म श्रक्षरों के उपरांत यति नहीं है।

्रह्के रहे कमल कमलाकर कमलमुखी, फूलनि में फूलिके खरीये खिलि जाति है। चित्रनि से चित्रते विचित्र होति चित्रिनी, श्रनूप चित्रसारी के सरूप हिलि जाति है॥

उपर्युक्त छुंदांश में म् श्रचर वाली यित की तो नियमित रूप से भंग किया ही गया है। तीसरी पंक्ति में १६ के स्थान पर १४ वर्णों पर यित दे दी गई है। यित के इस साधारण नियम का उल्लंघन भी देव ने कम नहीं किया। उन्होंने श्रनेक छुंदों में १६ श्रचरों पर यित न देकर दो एक श्रचर इधर उधर कर दिए हैं:---

- (१) सिवन के सोच गुरु-सोच मृगलोचिन— (१४ पर यति) रिसानी पिय सौं जुउन नैक हाँसि छुत्रो गात।
- (२) एक कर श्राली कर ऊपर ही धरे—(१४ पर यति) हरे हरे पग धरे देव चलें चित चोरि चोरि।
- (३) दूजे हाथ साथ लें सुनायित वचन—(१४ पर यित) राज-हंसन चुनावित मुकुत माल तोरि तो रे।
- (४) छोह भरो छरी-सी छवीली छिति माँहि—(१४ पर यति) फूल छरी के खुवित फूल छरी-सी छहरि परी।

इन उद्धरणों में कहीं १४ श्रीर कहीं १४ पर यति दी गई है, श्रीर इस प्रकार साधारण अयति-नियम का भी पालन नहीं हुआ, परन्तु फिर भी खय में

अ रत्नाकर जी ने राष्ट्र ही कहा है कि यति-नियम का विशेष महत्व नहीं है। (शनाच्चरी नियम रत्नाकर) दोष गहीं आने पाया। इसका कारण यह है कि देव ने सम-विषम की सूषम क्यवस्था पर पूरा ध्यान दिया है। प्रसिद्ध संदःशास्त्रकार श्री भानु की ने सम-प्रयोगों को सब से अधिक कर्णमपुर माना है। इसके अतिरिक्त "यदि कहीं विषम प्रयोग आजावे तो उसके आगे एक विषम प्रयोग और रख देने से उसकी विषमता नष्ट होकर समता प्राप्त हो जाती है और वे भी कर्णमपुर हो जाते हैं"। विषम के उपरांत सम और फिर विषम का प्रयोग संद की लय के खिए धातक है। देव ने इब नियमों का बड़ी सूचम रीति से पालन किया है। उन्होंने पहले तो सम का ही प्रयोग अधिक किया है, जैसे:—

- (१) फिल फिल, फूलि फूलि, फैलि, फैलि, मुकि मुकि।
- (२) बारै कोटि इंदु भरविंदु रस विंदु पर।
- (३) रीमें सुख पाउँ श्री न खीमें सुख पाउँ। मेरे रीमि खीमि एकें रंग राग्यो सोई रागि चुक्यो।

इसके श्रतिरिक्त विषम यदि कहीं भाषा है तो उसके उपरांत तुरन्त ही दूसरा विषम भनिवार्थ्यतः श्रा गया है......जिससे संगीत की पूरी रचा हुई है:---

अल्पिक संपंकि आई कु जै चहुँ कोदते।
 स्मरे बसन देहु, देखत हमारे कान्ह,
 अजहाँ बसन देह बजमें बसन देह।

वास्तव में इस प्रकार की व्यवस्था वीप्सा और अनुप्रास का प्रचुर प्रयोग करने वाले इस किन के लिए सहज सुकर हुई है क्योंकि सम विषम की आदित्त और वीप्सा-अनुप्रास आदि दोनों का ही आधार अचर-मैत्री है। जैसा मैंने ऊपर कहा है देव ने इस नियम का सूचम रूप में निर्वाह किया है, स्थूल रूप में नहीं। अतएव सम प्रयोगों में केवल दो दो अचर वाले, और विषम प्रयोगों में केवल तीन तीन अचर वाले शब्द ही सर्वत्र नहीं प्रयुक्त किये गये। ऐसा करना भाव-प्रकाशन को एक अनावश्यक बंधन में जकद देना होता। इसलिए उन्होंने शब्दावली का प्रयोग तो स्वच्छन्दता से किया है, परन्तु उसमें अनुस्यूत लय के अन्तस्त्र को सर्वत्र ही सावधानी से अच्चण रखा है।

गोकुल की कुल-बध्को कुल सम्हार नहीं। दो कुल निहार खाज नासी है ही नासी है॥

यहाँ शब्दों के अनुसार सम विषम की व्यवस्था नहीं बैठती, परन्तु खय के अनुसार पदने से उसमें कोई बुटि नहीं मिलती :—

गोकुल कीकुल वध् कोकुल सम्हारें नहीं ! दोकुल निहारें लाज, नासी हैरी नासी है॥

1553:

इमी प्रकार-भूबे हू न भोग, बड़ी बिपति विसोग विश्वा। जोग हूते कठिन संजोग पर नारी को। —का लययुक्त रूप होगा—

हनके श्रतिरिक्त रामाकर जी ने कवित्त की लय को ठीक रखने के खिए कुछ श्रीर भी सूच्म नियम बनाए हैं, जिन में दो पर उन्होंने यथेष्ट बल दिया है:

- '(१) छंद के श्रादि में श्रीर चार, श्राठ, बारह, सीलह, चौशीस तथा श्रद्धाइस वर्णों के पश्चात यदि कोई शब्द श्रारम्भ हो तो उसके श्रादि में जगव (ISI) तथा नगण (SSI) न पड़ने पावे।'
- '(२) तीन, सात, ग्यारह, पन्द्रह, उन्नीस, तेइस और सत्ताइस अवरों के परचात जो शब्द आवे और एक अवर में अधिक का हो तो उसके आरम्भ में अधु गुरु 15 का होना आवश्यक है।'

## [ देखिए घनाचरी-नियम-रव्नाकर ]

लय की परम्व होने के कारण देव के झंदों में साधारणत: इन नियमों का पालन श्रपने श्राप हो हो गया है—परन्तु कहीं कहीं उनका उल्लंघन भी मिलता, है:—

1—'संकेत सदन देव मदन विज्ञास.....।' यहाँ आदि में तगण आ गवा है और निश्चित हो लय में थोड़ी बाधा उपस्थित हो जाती है।

२—स्प की बनक मिन कनक न्पुर पाँच चाह गई मनक मनकिन मनकवार। हस छंदांश में ११ चचर के उपरांत IS न माकर SI माया है, साथ ही मन्तिम मंश में यित की बड़ी गड़बड़ है जिससे लय विकृत हो गई है। परस्तु इस प्रकार के उदाहरख देव में बहुत कम ही हैं। उनके मंथों का उचित संपादन भ्रमी नहीं हुआ, इसलिए पाठ की महादि के कारख भी उनमें मनावश्यक झंद-दोष मिल जाते हैं, जिनके लिए वे उत्तरदायी नहीं हैं।

प्राचीन परिपारी के कवियों में कवित्त पहने की दो शैक्षियों प्रचिव्रत हैं— एक तो भारों वाली 'खुरकंत' शैली है और दूसरी को 'प्रशाकरी' शैली कह सकते हैं जिसको रत्नाकर जी ने समर कर दिया है। पहली शैली की लग पहाड़ी हाल पर करकर बहने वाले करने के समान है, और दूसरी की समतल मूमि पर मस्ती से बहने वाले मैंबरदॉर स्कीत वारि-प्रवाह के समान। हनमें स्पष्टतः पहली शैलो ही श्रिषक प्राचीन है। देव के श्रनेक छंदों के परीच्या से स्पष्ट है कि उनकी खय पद्माकरी स्फीत शैली में नहीं बैठाई जा सकती, उदाहरण के लिए उपर उद्भृत 'फिल फिल, फूलि, फूलि फैलि फैलि, मुक्कि भुकि ।

मपिक सपिक आई कु जै चहुँ कोद ते।'... छंद ही लिया जा सकता है इससे अनुमान होता है कि तब तक दूसरी शैली का जन्म नहीं हुआ था— 'लुदकंत शैली का ही प्रचार था। और वास्तव में देव के किवत्तों की लय भी ढाल पर हलकी धार से बहने वाले पहाड़ी मरने के ही अधिक निकट है। स्फीत वारि-प्रवाह की मस्ती, जो प्रमाकर या रानाकर की वाग्धारा में मिलती है, उनके किवत्तों में प्रायः कम ही है— उनके किवत्तों में श्रांगारोचित रुन-सुन ही अधिक मिलती है। किवत्त के विकास में उनका योग मुख्यतः यही है।

## श्रादान-प्रदान

## म्रादान-देव पर श्रन्य कवियों का प्रभाव-

कि के लिए शक्ति के उपरान्त दूसरा सब से अधिक स्पृह्णीय गुक्ति साहित्यिक म्युत्पन्नता है। वास्तव में किन की शक्ति का संस्कार अपने प्राचीन तथा समसामयिक साहित्य के अध्ययन और मनन से ही होता है—और उसी के हारा उसकी अभिरुचि का निर्माण भी होता है। देव के रीति-निनेचन पर भरत, इयही, और निशेष रूप से भानुदत्त तथा केशन का क्या और कितना प्रभाव पढ़ा यह हम अन्यत्र दिखा चुके हैं—प्रस्तुत लेख में हमारा उद्देश्य देव के कान्य पर पढ़े हुए पूर्वनर्ती किनयों के उन प्रभावों का निश्लेषण करना है जिनके द्वारा उनकी किन-प्रतिभा का संस्कार तथा उनकी साहित्यिक अभिरुचि का निर्माण हुआ था।

श्रंगार की मुक्तक-परम्परा का श्रारम्भ एक प्रकार से हाल की गाथासप्तश्राती से माना जा सकता है, उसके उपरांत श्रमरुशतक श्रोर फिर गोवर्धनाचार्य्य की श्रार्थ्यासप्तश्राती इस परम्परा के विशिष्ट मार्ग चिह्न हैं । हिन्दी के
प्रमुख मुक्तक कि विहारी ने श्रपने दोहों की रचना करते समय इनका श्रादर्श
सामने रखा है। देव के काव्य का परं चण करने के उपरान्त यह स्पष्ट हो जाता
है कि वे संस्कृत साहित्य-शास्त्र तथा काव्य से भजी भाँति परिचित थे श्रीर उपयुक्त
तीनों प्रन्थों का श्रध्ययन भी उन्होंने श्रवश्य ही किया था—परन्तु उनके छन्दों को
ध्यान में रखकर, जैसा कि केशव बिहारी श्रीर पद्माकर श्रादि ने किया है, इन्होंने
रचना नहीं की। केवल श्रमरु के ही श्रनेक छन्दों को बिहारी के दोहों तथा केशव,
पश्राकर, श्रादि के छन्दों से मिलाने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि उनकी रचना
करते समय इन कियों के मन में निश्चय ही श्रमरु के छंद घूम रहे थे श्रीर इन्होंने
जान बूक्तर उनको ग्रहण किया है। उदाहरण के लिए दो छन्द पर्याक्ष होंगे:—

क प्रस्थितासि करभोरु घने निशीथे, प्राणाधिपो वसति यत्र निजः प्रियो मे । एकाकिनी वद कथं न विभेषि बाले, नन्वस्ति पुंखितशरो मदनस्सहायः ।

( श्रमर-शतक )

देखिए, इस छुन्द के भाव श्रीर शब्दावली दोनों को ही केशव ने श्रीर उनस्के भी श्रीक पद्माकर ने कितने स्पष्ट रूप में प्रहण किया है:— ×
 भारी भयकारी निशि, निपट श्रकेली तुम ।
 नाहीं श्राणनाथ साथ, प्रेम जी सहाई है॥
 (केशव, रसिक-प्रिया)

कीन है तू चलो जाति किते, बिल बीती निसा अधि राति प्रमाने।
हों 'पद्माकर' भावती में, निज भावते पे अवहीं मोहिं जाने।
तो अलवेली श्रकेली डरें किन, वयों डरूं मेरी सहाय न आने।
है नम संग मनोभव सो भट, कान लों बान सरासन ताने।
(पद्माकर, जगद्विनोद)

इसी प्रकार:---

शूम्यं वासगृहं विलोक्य शयनादुत्थाय किन्चिक्कृनै-निद्राज्याजमुपागतस्य सुचिरं निर्वर्ष्यं परयुर्मु खम् । विस्नव्धं परिचुम्ब्य जातपुलकामालोक्य गगडस्थलीं; लज्जानस्रमुखी त्रियेण हसता बाला चिरं चुम्बिता ॥ ( श्रमह-शतक )

× × × 
मैं मिसहा सोयो समुिक मुँह चून्यो दिग जाय।
हँस्यौ खिसानी गर गह्यौ, रही गरें जपटाय।
( बिहारी-सतसई )

गाथा-सप्तशती और आर्था-सप्तशती के विषय में भी यही सत्य है—पं॰ प्रमसिंह शर्मा के विवेचन से उनके प्रभाव का अनुमान लगाया जा सकता है। गाथा-सप्तशती की शर्माजा ने केवल तीन-चार ही गाथाएं दी हैं, परन्तु उसकी आठ दस गाथाएं ऐसी हैं जिनका बिहारी ने एक प्रकार से रूपांतर करके रख दिया है। वास्तव में बिहारी ने अपने शंगार-मुक्तकों की रचना करते समय उपर्युक्त तीनों प्रथों को आदर्श-रूप में सामने रखा है—इन्हों के अनुकरण पर उन्होंने कहीं एक भाव, कहीं एक चमरकार को लेकर समास शेली में दोहों का निर्माण किया है। इसीलिए शायद प्रयत्न करने पर भी वे इनके अर्थापहरण से नहीं बच पाए। देव के काव्य का आदर्श तथा उसकी प्ररेणा थोड़ी किस थी, उन्होंने या तो लक्ष्य-उदाहरण देकर रीति-बद्ध कविता की है या फिर रीति-मुक्त होकर प्रेम के उद्गार व्यक्त किए हैं। अत्रव्य उन पर इनका प्रश्यक्ष प्रभाव अपेकाकृत नगर्य ही है—गाथा-सप्तश्वती में एक भी गाथा ऐसी नहीं है जिसके विषय में यह असंदिग्ध रूप से कहा जा सके कि देव ने अपने किसी भी छन्द में इसका अर्थापहरण किया है। केवल दो तीन गाथाएं ऐसी मिसती हैं जिनका कि देव के छंदों से भाव-साम्य है:—

(१) अ रुग्नं प्रच्छां सु दिग्नं फिरसो म्रङ्गे सु जिम्पिन्नं करणे । हिम्मणं हिम्मण् णिहिन्नं विम्रोइन्नं कि त्य देव्वेण । (१३२) रावरो रूप रह्यो भिर नैनिन, बैनिन के रस सों श्रुति सानो । गात में देखत गात नुम्हारेई, बात नुम्हारिये बात बखानो । उ.धो ह हा हिर सों कहियो नुम, हो न इहां यह हों निर्ह मानो । (देव)

 $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$   $\mathbf{x}$ 

(२) एक कभवइवेठण विवरन्तर दिग्गातरलग श्रमाए।
तह बोलन्ते बालग्र पंजरसउणा इश्रं तीए। (२२०)
फेरि फेरि हेरि मगुबात हित बंछी पूछे,
पंछी हू मृगंछी जैसे पंछी पींजरा पर्यो। (देव)

परन्तु इन छन्दों के विषय में निश्चय-पूर्व क यह नहीं कहा जा सकता कि दंव ने इनके भाव उपर्युक्त गाथा हों से ही लिए हैं।—जैसा कि ह्यागे चलकर स्पष्ट होगा केशव तथा बिहारी ह्यादि में भी ये भाव मिलते हैं, ह्योर यह सम्भव है देव ने उन्हें वहीं से लिया हो।

श्रव श्रमरु-शतक को लीजिए। श्रमरु-शतक की प्रतिष्ठा संस्कृत साहित्य में उपर्युक्त दोनों सप्तश्तियों से भी श्रधिक है। रीति-प्रंथों में उदाहरण का उसके छुंद भरे पड़े हैं। हिंदी कवियों पर उसका प्रभाव कितना श्रधिक रहा है यह श्रभी दिखाया जा चुका है। वास्तव में केशव, मितराम, बिहारी, पश्चाकर श्रादि रीति-काल के सभी प्रमुख कवियों पर उसका गहरा प्रभाव है—श्री इस सूची में विद्यापति, सूर श्रादि को भी सरलता से श्रंतभूत किया जा सकता है। परन्तु जहाँ तक देव का सम्बन्ध है उनके एक भी छुंद पर उसके किसी पद्य-रत्न की स्पष्ट छाया नहीं मिलती। श्रमरु के केवल तीन छुंद ऐसे हैं जिनके भाव का हलका-सा प्रतिविम्ब अथवा एकाथ पंक्ति की प्रतिध्विन का श्राभास-सा देव में मिलता है। भाव का प्रतिविम्ब:—

क्ष (१) रूपमक्षोः स्थितस्पर्शोऽक्केषु जल्पितं कर्षो । इदयं हृदये निहितं वियोजितं किमन दैवेन ॥

आँखों में रूप [समाया हुआ] है अंगों में स्पर्श [रमा हुआ] है, कानों में वासी [गू ज रही] है, इदय में हृदय निहित है; फिर विधाता ने वियोग ही किसका किया है।

(२) एकैकवृतिवेष्टनविवरान्तरदस्तरस्तनयनया । त्वयि व्यतिकान्ते वासक पंजरशकुनायितं तथा ॥

तेरे चले जाने पर एक एक भावरण के विवरों में तरल हाँच्ट डालंतीं हुई, यह पिंजरवद शकुन जैबी हो गई । दृष्ट्वेकासनसंस्थिते प्रियतमे पश्चातुपेत्यादरादेवस्यानयने पिधाय-त्रिहित क्रीडानुबन्धच्छ्रलः ।
ईषद्विक्रमकन्धरः सपुलकः प्रमोल्लसन्मानसामन्तर्हासलसन्कपोलफलकां धूर्तो परां चुम्बति । १६ ।
खेलत फागु खिलार खरे श्रनुराग भरे बड़ भाग कन्हाई ।
एकही भौन में दोउन देखिके देव करी यक चातुरताई ।
लाल गुलाल मों लीनी मुठी भरि बाल के भाल की श्रोर चलाई ।
वा दग मूं दि उते चितये इन भेंटी इते बृषभान की जाई । दिव है

इन दोनों पद्यों में किनष्ठा के नेन्न बंदकर ज्येष्ठा को चूमने या श्रालिंगन करने का भाव मात्र ही समान है, वैसे प्रसंग-विधान सर्वथा भिन्न है। हो सकता है कि देव के मन में श्रमरु के उपयुक्त छंद की छाप रही हो, परन्तु निश्चय-पूर्वक उसका प्रभाव मानना उचित नहीं होगा क्योंकि ऐसी चातुरताई तो ज्येष्ठा-किनष्ठा के लच्चा में ही निहित है। इसके विपरीत श्राप देखिए कि पद्माकर ने श्रमरु के छंद का ज्यों का त्यों श्रनुवाद ही कर डाला है।

३—'दोऊ छ्रिब छाजती छ्रबीली मिलि श्रासन पे जिनहिं विलोकि रह्यो जात न जिते जिते । कहे पद्माकर पिछोहें श्राह श्रादर सों छ्रिलया छ्रबीली छैल बासर बिते बिते । मूंदे तहां एक श्रलबेली के श्रनोले दग सुदग मिचाउनी के ख्यालन हिते हिते । नेसुक नवाह श्रीवा धन्य धन्य दूसरी को श्रीचक श्रच्क सुख चूमत चिते चिते ।' जगद्विनोद के इस छंद में भावानुवाद ही नहीं शब्दानुवाद भी है,पद्मा-कर ने 'ईषद्विक्रिमकन्धर:' को भी नहीं छोड़ा। स्फुट पंक्तियों की प्रतिध्वनि:—

(१) दीर्घावन्द्रनमालिका विरचिता दृष्ट्यैवनेन्दीवरै:
पुष्पाखां प्रकरः स्मितेन रचितो नो कुन्दजात्यादिभिः।
दृत्तस्वेदमुचा पयोधरयुगेनाध्यों न वुम्मांभसा ।
स्वैरेवावयवैः भियस्य विशतस्त्रच्या कृतं मंगलम् । [४०]
पहली पंक्तिकी प्रतिधानि देव में इस प्रकार मिलती है:
सिख्यान के म्रानन इन्दुन ते भ्रांखियान की बन्दनवार तनी ।

परन्तु यह भी दूर की कौड़ी ही जगती है—यह भाव अमर से पूर्व भी कालिदास आदि में आया है। कुछ भी हो देव की उपर्युक्त पंक्ति में अधिक से अधिक अमरु की एक चीया प्रतिध्वनि के अतिरिक्तऔर कुछ नहीं माना जा सकता। हाँ, देव से पूर्व मतिराम ने अवश्य इस भाव को इच्छा-पूर्वक प्रहर्ण किया है।

> पिय मिलाप के हेत तिय सजे उछाह सिंगार। दग-कमलनि के द्वार पे बाँचे बन्दनवार ॥ [मतिराम-सर्वेसहूँ]

यह भी सम्भव है कि देव ने यह प्रतिध्वनि मतिराम से ही प्रहण की हो।

[२] लाचाल समललायपट्टमभितः केयूरमदागले
वक्त्रे कजल-कालिमा नयनयोस्ताम्बूलरागोदयः।
दृष्ट्या कोपविधायि मण्डनमिदं प्रातश्चिरं प्रथसो
लीलातामरसोदरे मृगदशः स्वासाः समाप्ति गताः । मम ।

श्चंजन श्रधर दर बीच नख-रेख लाल, जावक-तिलक भाल लाग्यो श्रध मॉॅंग के। भोंहें श्रलसीहें पल सीहें पंगे पीक रंग, रानि जगे रित मैन सदन सुहाग के। दिवी

यहाँ भी श्रमक् का निश्चित श्राभार नहीं माना जा सकता, क्योंकि उपयु क सभी चिह्न खिरडता के लच्च में ही सिलिहिन रहते हैं। केशव, बिहारी, मितराम श्रादि देव के पूर्ववर्ती किवयों ने भी इसी मामग्री का प्रयोग किया है। वास्तव में जैसा कि श्रागे दिखाएंगे, उपयु के पद्यांश पर बिहारी के एक दोंहे का ही सीधा प्रभाव पड़ा है।

कहने का नारपर्श्य यह है कि श्रमरु का सीधा श्रभाव देव पर नहीं माना जा सकता, परन्तु उनकी कारियत्री श्रितभा का संस्कार करने में हाल की तरह श्रमरु का भी हाथ है, इसमें संदंह नहीं किया जा सकता । श्रार्था-सप्तशती का प्रभाव श्रपेचाकृत श्रीर भी कम है—वास्तव में उसकी कविता इन दोनों की श्रपेचा हीन हैं। उसमें समय के श्रभाव-वश चमत्कार तथा श्रतिशय श्रादि को श्रधिक महत्व दिया गया है, जो देव की रुचि के श्रधिक श्रनुकृत नहीं पड़ता।

दियतप्रहितां दृतीमालम्ब्य करेण तमस्य गच्छन्ती।
स्वेदच्युतमृगनाभिद्र राद्गौरांगि दृश्यासि॥ [श्रा० स०]
देव दुरियत न श्रेंध्यारे श्रध रातहू के,
गात हू छिपाये पूछे पाहरु पकरि कै।

कासरि करंग-सार केसरि कुसुम सार। भास पास घने घन-सारनि परिस कै । [देव, सुख-सागरतरंग]

उपयुक्त दोनों पद्यों में शरीर की कान्ति और मृगमद के द्वारा नायिका के सिंहत दो जाने का भाव ही समान है। साधारणतः गोवर्धन की एक भी आर्या का अर्थ देव ने प्रहण नहीं किया।

संस्कृत के रुक्त पद्यों की छाया इनके चतिरिक्त संस्कृत के कुछ स्फुट पद्यों की छाया भी देव में यत्र-तत्र मिखः जाती है। काखिदास का एक पद्य है: पुरमविशदयोध्यां मैथिलीदर्शनानाम् कुवलयितगवाचां लोचनैरंगनानाम् । [ रघुवंश ]

भैथिकी को देखती हुई पुरांगनाओं के नेत्रों से अयोध्या की श्रद्राजिकाओं क गवाचों में कमल से खिल उठे थे।—देव इसी भाव को प्रहरण करते हुए जिस्ते हैं:—

श्रनुराग के रंग नि रूप तरंगिन, श्रंगिन श्रोप मनो उफनी ।
'किव देव' हिये सियरानी सबै, सियरानी को देखि सुहाग सनी ।
वर धामनि बाम चढ़ी बरसैं, मुसकानि सुधा घनसार घनी ।
सिखयान के श्रानिन इंदुन तें, श्रंखियान की बंदनवार तनी ।

बन्दनवार शब्द से श्रक्षिव्यक्ति में थोड़ी वकता श्रा गई है, परन्तु भाव की श्रारमा वही है, इसके श्रतिरिक्त प्रसंग में भी बहुत कुछ साम्य है।

देव का निश्निलिखित पद्य मरण के चमत्कार-पूर्ण उदाहरण के रूप में अस्यन्त प्रसिद्ध है:—

साँसन ही सों समीर गयो श्रह श्रांसुन ही सब दीर गयो ढिरे। तेज गयो गुन लें श्रपनो श्रह भूभि गई तनु की तनुता किरे। देव जिये मिलिबेई की श्रास कि श्रास हू पास श्रकास रह्यो भिरे। जा दिन ते मुख फेरि हरे हँसि हेरि हियो जु लियो हिरे जू हिरे॥

इस पर स्पष्ट ही प्रसन्नराघनकार किन जयदेन के इस छुंद का प्रभान है:—
मांसं कार्र्यादिभगतमपां बिन्दनी वाष्पपातात,
तेजः कान्तापहरणनशाद्वायनः श्वास-दैर्ध्यात् ।
इर्थं नष्टं विरहवपुषः तन्मयस्वाच श्रून्यम्,
जीवस्येनं कुलिशकिनो रामचन्द्रः विमेतत् ॥

[ प्रसन्नराघव ]

यहां प्रसंग सर्वथा भिन्न है, मूलभाव में भी कोई साम्य नहीं है, परन्तु संस्कृत पद्य के भाव-खाडों को देव ने ज्यों का त्यों प्रहण कर लिया है--'प्रपां विन्द्र वाष्पपातात' और 'ग्रांसुन ही सब नीर गयो ढिर' एक ही बात है, इसी तरह 'बायवः रवास देश्यांत' और 'सॉसन ही सों समीर गयो' में कोई अन्तर नहीं है। इसके अतिरिक्त तेज और भूमि का भी उल्लेख दोनों में है, परन्तु प्रयोग में बोड़ा अंतर है। यहाँ भी देव ने भोड़ी बकता की वृद्धि अवस्य की है, परन्तु प्रसंग और भाग की गंभीरता जो जयदेव के एक में है वह देव के इंद में नहीं है।

प्राकृत ग्रोर ग्रपभ्रंश के भी एकाध पद्य की छाया देव में कहीं कहीं मिला जाती है। उदाहरण के लिए विरह की कुशता-विषयक यह मनोहर श्रत्युक्ति स्पष्ट ही श्रपभ्रंश के एक दोहे में प्रभावित हैं:—

> लाल विना विरहाकुल बाल वियोग की ज्वाल भई जिर सूरी। पीन श्री पानी मों प्रोम कहानी सों पान ज्यों प्रानिन राखत हूरी। देवज् श्राज मिलाप की श्रीधि सो बीतत देखि विसेख विसूरी। हाथ उठायो उड़ायिबे भ्रों उड़ि कागगरे गिरीं चारिक चूरी॥

त्रिक्षायस्य उड्डावन्तित्रयण् पिउ दिट्टउ सहरू ति । श्रद्धा वल्या महिहि गय श्रद्धा फुट तइ ति ॥

यह दोहा हेमचन्द्र का है, ( ियतम के श्राने का शकुन विचारती हुई ) द्रोपित-पितका कीए को उड़ा रही थी कि इतने में सहसा प्रिय दिखलाई पड़ गया। ( विरह की कृशना के कारण ) उसकी श्राधी चृड़ियाँ पृथ्वी पर गिर पड़ीं श्रीर श्राधी ( खुशी में फूल जाने के कारण ) चटक कर टूट गईं। देव ने इस दोहे का एक भाव ही प्रहण किया है श्रीर वही वास्तव में श्रिधक करण भी है, दूसरे में शिक्त होने हुए भी स्वाभाविकता की कमी है श्रीर इसीलिए 'स्वभाव' के प्रोमी किव ने उसे प्रहण नहीं किया। विरह की कृशता के कारण हाथों से बलय या चूड़ी गिरने का भाव संस्कृत में बहुत पुराना है। शाकुन्तलम् में दुत्यंत कहता है, 'कनकवलयं स्वसंत स्वसंत मया प्रतिसा ते'। उधर यश्च के साथ भी यही हुश्चा, उस बेचारे का भी कनकवलयं प्रकोष्ट से गिर जाता है:—'नीत्वा मासान् कनक-वलय-भ्रंशिक्त-प्रकोष्ट:।'

इस प्रकार के कुछ छोर समानान्तर पद्य उद्धत किए जा सकते हैं, परन्तु व अनावश्यक होंगे। उपर्युक्त विवेचन के ही आधार पर यह निष्कर्ष सरलता से निकाला जा सकता है कि देव ने संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश के मुक्तक श्रंगार-साहित्य का अध्ययन किया था, और उसके संस्कार उनके कान्य में वर्तमान हैं। परन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि देव ने संस्कार मात्र ही प्रहण किए हैं—सचेष्ट होकर संस्कृत और प्राकृत के किसी कवि का अनुकरण उन्होंने नहीं किया। भानुदक्त की रस-तरंगिणी और रस-मंजरी से उन्होंने रीति-विवेचन सम्बन्धी बहुत-सी; 'वार्ते

कि दास ने इस दोहे का ज्यों का त्यों अनुवाद करके रख दिया है:—
"दास कहै ता समें मुहागिनि को कर भयो बलया विगत दुहूँ बातन प्रसंग तें।
श्राधिक दरिक गई विरह की सामता तें, आधिक तरिक गई आनंद उमंग तें।"

भहरा की हैं, परन्तु उदाहरण सर्वत्र अपने ही दिए हैं। हमने दोनों को साथ रंखकर पढ़ा है, मुश्किल से उनके एकाध छंद पर भानुदत्त के उदाहत छंद की छाय। का श्राभास मिलता है, जैसे-

> सङ्कोत-केलिगृहमेत्य निरीच्य शून्य-मेखीदशो निभृतनिःश्वसिताऽवरायाः । श्रधीक्रं वचनमधीवकाशि नेत्रं ताम्बलमर्धकवलीकृतमेव तस्थी॥

> > (रस-मञ्जरी, मध्या विप्र०)

प्यारी संकेत सिधारी सखी सँग स्थाम के काम सँदेयनि के सुख। सूनी इते रंगभीत चितं चितमीन रही चिक चौंक चहें रुख। एकही बार रही जिक ज्यों कि त्यों भी ुनि तानि के मानि महादुख। देव कछ रद बीरी दबी री सु हाथ की हाथ रही मुख की मुख।

[ सुजानविनोइ, विप्रलब्धा ]

यही बात कृष्णमिश्र के प्रदीय चन्द्रोदय के विषय में भी कही जा सकती है। देव-माया-प्रपंच पर उसकी शैलो का प्रभाव श्रवस्य है, परन्तु उसके कियी पद्य की छाया देव ने प्रहण नहीं की।

# देव और उनके पूर्ववर्ती हिन्दी कवि:--

हिन्दी कवियों के विषय में उपयुक्त कथन उतनी सचाई से नहीं घटता। देव से पूर्व हिन्दी में सैकड़ों रसिसद किव हो चुके थे, श्रीर उनमें श्रनेक श्रत्यन्त प्रसिद्धि पा चुके थे। इनमें से कृष्णभक्त किवयों तथा रीति-कि (यों की रचनाओं से ही देव की कशिता का साम्य बैठता है श्रीर तुलनात्मक श्रध्ययन से यह स्पष्ट हो जाता है कि देव इनसे प्रभावित श्रवश्य हुए हैं । जहां तक कृष्ण-भक्त कवियों का सम्बन्ध है वहाँ तक तो हमारी धारखा यही है कि उनका प्रभाव प्राय: अप्रत्यन्न ही है-देव के काव्य संस्कारों के निर्माण में ही उनका हाथ श्रधिक रहा है। परन्तु रीति-कवियों का प्रभाव ऋधिक प्रत्यत्त है, वे देव के मन में आदर्श रूप से वर्तमान रहे हैं। कृः ग्राभक्त कवियों की परम्पराएं तो विद्यापित से ही आरम्भ हो जाती हैं, परन्तु विद्यापति का प्रचार पश्चिम की अपेक्षा पूर्व में ही अधिक रहा। उनका प्रत्यत्त प्रभाव बंगाल के वैष्णव कवियों पर जितना पढ़ा उतना क्रिन्दी के कवियों पर नहीं । सर श्रादि प्राचीन कृष्णभक्त कवियों पर उनकी गीति-शैक्षी का प्रभाव श्रवश्य पढ़ा, परन्तु वे इन प्रान्तों में बोकप्रिय कभी नहीं हुए । विद्यापति वास्तव में बंगला के ही किंव समक्षे जाते रहे । हिंदी के किंव रूप में तो वे बहुत कुछ आधानिक युग के ही अनुसम्धान हैं। अठारहवीं सताव्दी में परिचानीय प्रान्तों में उनका कोई दिशेष प्रचार नहीं था, अतएव देव पर उनका कोई प्रभाव नहीं माना का सकता। कहीं-कहीं देव की श्रीर उनकी कुछ पंक्तियां में को धोदा-क्ष भाद-साम्य मिल जाता है, वह या वो श्राकस्मिक है श्रीर या फिर इस कारण से है कि दोनों में एक ही प्राचीन संस्कृत कवि की प्रतिष्वनि है।

### सूरदाम

विद्यापित के उपरांत सूर आते हैं, जिनका सूर-सागर भक्ति-श्वंगार की किविता का सागर है। हिन्दी का कोई भी मध्यकालीन श्वंगारी किव सूर के श्रभाव से नहीं बच सका, उनका काव्य संयोग-क्रीड़ा, उपाद्धम्भ तथा विरह का श्रमित भागड़ार है और श्रकारान्तर से श्रायः सम्पूर्ण नायिका-भेद भी उसमें भा जात है।

देव ने भक्ति और किवता दोनों की दृष्टि से सूर-सागर का पारायख किया होगा। उन्होंने इन सनी ६संगों को प्रहण किया है और उनको अनुभूति तथा अभिव्यक्ति दोनों पर सूर की छाप है। प्रेम के करण मर्म को अभिव्यक्त करने वाला सूर का यह दोहा देव ने ज्यों का त्यों ले लिया है:

बाह खुदाये जात हो निवल जानि के मोहि। हिरदे ते जब जा,गे, मरद बदौंगो तोहि॥ (स्र) ऊघो हहा हिर सों किस्पो तुम, ही न यहाँ यह हों निह मानों। या तन तें थिखुरे तो कहा, मनतें श्रनतें जो बसी तब जानों॥ (देव)

इसके श्रतिरिक्त उनके खिंडता श्रादि के चित्रों पर, रासलीजा एवं श्रन्थ संयोग-क्री हाश्रों के वर्षा तथा उद्धव-प्रसंग श्रादि पर, सूर का गहरा प्रभाव है। श्राप देखिए कि देव ने ही नहीं रीतिकाल के श्रन्य कवियों ने भी सूर की काब्य-सामग्री का कितना श्रीष्ठक ढिपयोग किया है।

श्विमित जीवन तुहु मिल गेल स्वनक पथ दुहु लोचन लेल । (विद्यापित—पदावली) काटक गीरव पाश्रोल नितम्ब एक क खीन श्रश्रोक श्रवलम्ब । (विद्यापित प॰) कानन की दिग है हग दौरत चातुरी चाउ चवाउ पसारो । दाच्यो दुहूँन दुहूँ दिशि ते भ गे दूबरा सो दिव लंक विचारो । (देव) पंकत मधुन्येवि मधुकर रे उद्दर पंजरल पाँख । (विद्यापित)

#### खरिडता के चित्र :--

गाव ते गिरत फूल पलटे दुकूल श्रनुराग श्रनुकूल भाग जागे बड़ भाग के। श्रंजन श्रधर बीच नल रेख लाल लाल जावक तिलक भान सघन सुहाग के। भींहें श्रलसींहें पलसींहें पगे पीक रस रंग मगे नैन रैनि जागे लगे लाग के। काहे को लजात जलजात से बदन मींहि मटा सुखदेत श्राए देव पेंच पाग के। (देव)

भोरही आए मया करि मोपर बैठिए दर्पण हित मंगाए। आँउन अंजन लीक लसे हम देव दुहूं पल पीक लगाए। आंगन में अगरे बगरे गुण बाल गरे रॅग रैंगि रंगाए। को इन लोइन लाल लखे जिन्ह कोइन लोइन ल्याये लगाए (देव) पीक भरी पलके सलके अलके जुगदी सु लसे सुज खोज की। छाय रही छिब छैल की छाती मैं छाप बनी काहू आंछे उरोज की। देव)

उपयुक्त चित्रों की सम्पूर्ण सामग्री सूर में मिजती है। खाला भगवानदीन ने, जिसको बिहारी का माल समका है,—वह सूर का (श्रीर वास्तव में सूर का भी नहीं संस्कृत के कवियों का, तथा भागवत श्रादि का ) है।

प्यारी चितै रही मुख पिय को।
 श्रंजन श्राधर कपोलिन बंदन लाग्यो काहु तिय को।
 तुरत उठी दरपन कर लीन्हे देखी बदन सुधार।।

× × ×

२. चन्द्रावित धाम स्याम भीर भये श्राये।

x x X

रिस नहीं सकी सम्हारि बैठि चढ़ी द्वार बारि ठाढ़े गिरिधारि निरिष्त छुबि नख सिख ही तें। बिन गुगा बनी हृदय माल ता बिच नख छुत रसाल लोचन दोउ दरिस लाल जैसी रुचि बाढ़ी। जावक रँग लग्यो भाल चंदन भुज पर बिसाल पीक पलक श्रधर मलक बाम श्रीति गाढ़ी। क्यों श्राप, कौन काज नाना करि श्रंग साज, उलटे भूषन सिगार निरस्तत हो जाने। ताही के जाहु रयाम जाके निसि बसे धाम मेरे घर कहा काम सुरदास गाने॥ ३. लाल उनींदे लोचना श्रालस भरि श्राए। ग्रहिस काम की बेलि सों कौने बिलमाए। सिथिल पच सिर पाग के जावक रँग भीने। नाली मेरे लाल की मत्र तन ढीले।

> X ×

४. श्रायं लाल जामिनी जागे ते भीर। नील कलेवर कोमल उर पर गाड़ि गये कुच जु कठोर ॥

× ×

र. श्राज हरि रेनि उनींदे श्राए । · 🕖 विनु गृन माल बिराजित उर पर, चन्दन रेख लगाए । 📒 त्र्यंजन त्रप्रदर सिलाट महावर नयन तमोर खवाए। 😕 🔻 मगन देह सिर पाग लटपटी जावक रंग रंगाएक ् नम्य रेग्य विराजित हृदय सुभग कंकन पीठि बनाए।

िसूर-सागर-विषडता-वर्णन }ः × × × × ×

देव की खिएडता की यह युक्ति ऋत्यन्तः करुण है :— 🐎

भार हो भूर भराई भरे श्ररु भांतिन भाँतिन के मनभाये। भाग बड़ो बरु भामती को जेहि भामते ले रंग भीन बसाये। भेष भलोई भनी विधि सों करि भूलि परे किधों काह भुलाये। लाल भले हो भली सिख दीन्हीं भली भई श्राज भले बनि श्राये ॥

परन्तु यह भी सूर की उक्ति की प्रतिध्वनि हैं:

धन्य त्राजु यहि दुरस दियो। धन्य धन्य जासों अनुरागे तब जानी नहिं श्रीर वियो। भले श्याम वह भली भावती, मिले भले मिलि भली करी। [ सूर-प्रागर खरिडता वर्णन ]

× × ×

इसं बिहारी ने भी प्रहण किया है। देव के मन में उपयुक्तः छंद की रचना करते समय शायद 'सूर श्रीर बिहारी' दोनों के ही संस्कार वर्तमान थे।

राम-लीला:--देव के रास-बीला के वर्णन भी सूर से काफ्री प्रभावितः हैं। लीला का आरम्भ होते ही गोपियों की दशा का चित्रण लीजिए:---

घोर रुनीजन विपिन तरुनी जन हैं निकसी निसंक निसि श्रातुर श्रतंक में। गने न कलंक मृदु लंकिन मयंक-मुखी पंकज पगन धाई भागि निसि पंक मैं।। भूषनि भूलि पेन्हें उलटे दुक्क देव खुले भुजमूल प्रतिकृत विधि बंक में। चुल्हे चढ़े छांड़े उफनात दूध भांड़े उन सुत छांडे श्रंक पति छांड़े प्रजंक मैं॥ (देव)

मंजन अंजन अंग श्रंगार । पट भूषण छूटो परिवार ॥ रास र सेक गुण गाय हों । गुक, दुहावत तें उठि चली । पति सेवा कछु करि न भली ॥ उतकण्ठा हरि सों बढ़ी । उफनत दृध न धर्यो उतारि । सीपी थुलही चुलहें डारि ॥ पुरुष तजे जेंवत हुते । पे प्यावत वालक धरि चली । पति-सेवा कछू न करि भली । धर्यो रह्यो

भोजन भलो ॥

[ सूरसागर-रामलीला ]

गोपियों की श्रातुरता के लिए देव ने पायस नदी की उपमा दी है : 'पावस-नदी-सी ग्रह पायस नदी सों परें उमड़ी श्रमंगत तरङ्गित उरनि सों ।' यह उपमा भी सूर की ही है—'जैसे जल-प्रवाह भादों को सो को सक बहोरि ।'

रास का वर्णन करते हुए दंव कहते हैं :---

× × ×

कंकन किंकिनि रव न्पुर श्रन्प सुर, सुरली मधुर रस भीने रव मोकि कें। बीच-बीच बाम बीच बीच स्यामसुन्दर, ज्यों बीजुदाम श्याम घन देव घरि घोकि कें॥ (देव)

AND X X X X

मध्य श्याम घनतिहत भामिनी श्रति राजति शुभ जोरी।

 श्याम के श्रंतर्हित हो जाने पर गोपियों की नया दशा होती है। पहले यह देव से सुनिए श्रोर फिर सूर से:—

कालिन्दी के कूलिन तरुन तर मूलिन निहारि हरि श्रक्त के दुक्लिन उघेरतीं।
मही मलें मालती नेवारी जाती ज्थी देव श्रंबकुल बकुल कदम्बन में हेरतीं॥
ताल देदें तालिन तमालिन मिलत फिरें बोलि-बोलि बाल भुज मेंटि भट भेरतीं।
पुल.के पुलिक पुलिन में पुलोमजा सी बिलिप बिलीक कान्ह-कान्ह कर टेरतीं॥

[देव-चरित्र ]

मोहन मोहन कि कि कि टेरें कान्ह हवी यहि बन मेरे।

× × ×

ढ़ंदत हैं द्रुम बेली बाला भई बेहाल करित श्रवसेरे॥

× × ×

किह धौरी बन बेलि कहूँ तुम देखे हैं नेंद नंदन। वृक्षहुं धौं मालतो कहूँ तें पाये हैं तनु चंदन॥

रास लीला के श्रतिरिक्त सुरित, दानलीला, तथा देव-चरित के गोवर्षन धारण श्रादि प्रसंगों में भी देव ने सूर से भाव तथा घटना श्रों के संकेत श्रहण किए हैं। प्रणय-परिहास का वह मधुरचित्र, जिसमें गोिपयां राधा को राजपौरिया बनाकर कृष्ण को छकाती हैं, सूर से ही प्रइण किया गया है।

श्रंत में, मिश्रवन्धु-श्रशंसित देव की श्रसिद्ध उपमा-

"गोरो गोरो मुख श्राज श्रोरो सो बिलानो जात"—भी सूर में मिलती है । "श्रव सुन सूर-स्याम के हरि थिनु गरत गात जिमि श्रोरे।"—यह उपमा सूर से शायद श्रालम ने ली श्रीर श्रालम से शायद देव ने—'श्रोरे-सी बिलाति है जू'—'बिलाति' शब्द इस श्रनुमान को पुष्ट करता है।

इस प्रकार श्रीर भी श्रनेक स्फुट उदाहरण देकर देव पर सूर का प्रभाव दिखाया जा सकता है, परन्तु वह श्रनावश्यक होगा। उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि देव ने सूर की सामग्री का प्रजुर प्रयोग किया है। परन्तु एक बात स्मरक रखनी चाहिए कि सूर की भादर्श रूप में सामने रखकर उन्होंने कविता नहीं की । उनके काव्य का सामग्री के भागदार रूप में उपयोग किया है।

#### रसखान

सूर के भ्रतिरिक्त दूसरे कृष्ण-भक्त कवि, जिमका देव पर गहरा प्रभाव है, रसस्तान हैं। सूर भीर भष्टछाप के भन्य कवियों की कविता में कृष्ण के वस्तुगत श्रीर भावगत दोनों रूपों को ही प्रहण किया गया है, परन्तु रसखान ने उनके प्कांत भावगत रूप को श्रपना कर कृष्ण-कान्य को श्रुद्ध श्रास्मगत गोति-तःव अदान किया है। उनके एक-निष्ठ प्रेम की तीवता श्रीर तन्मयता का प्रभाव स्पष्ट ही प्रेमी किव देव की कविता पर पड़ा है, उनके श्रास्मतस्व को देव ने रुचिपूर्वक अपनाया है। इसी श्रास्मतस्व के कारण तो देव की श्रांगर-भावना रोतिकाल के प्रतिनिधि कवियों से इतनी भिक्ष है। रसखान का प्रभाव देव के कान्य की श्रांमा पर है, श्रीर तभी उनमें स्थान-स्थान पर रसखान के छुंदों की स्पष्ट प्रतिध्वनि मिलती है।

[1] देव का निम्नितिखित छंद्रहरूप-लोभ को श्रिभिष्यिक्त का श्रायम्त उत्कृष्ट नमूना है:---

> धार में घाइ घँमीं निरधार है, जाय फँसी उकसी न श्रवेरी। री श्राँगराइ गिरीं गिंदरी,गहि फेरे फिरीं न घिरीं निंद घेरी। देव कळू श्रपनो बसु ना, रसु लालच लाल बितै भईं चेरी। बेगि ही बूड़ि गई पंखियाँ,ऋँखियाँ मधु की मखियाँ भई मेरी।

श्चाप देखिए इसमें रसखान के एक ऐसे ही छंद की कितनी स्पष्ट प्रति-ध्वनि हैं:—

> प्रेम पगे जु रंगे रंग साँवरे, मानें मनाइ न लालची नेंना। धावत हैं उतही जित मोहन, रोके रुकें निर्ह घूँघट ऐना। कानन जों कल ना हिश्ररे सिल, प्रीति सों भीजि सुने मृदुवैंना। ह्वै रसखान मधू मिलयाँ, श्रव नेह सु बंधन क्योंडू छुटै ना। [ रसखान श्रीर घनानंद ]

रसस्तान से पूर्व नन्ददास ने भी इस उपमा का प्रयोग किया है। कोऊ पिय को रूप नैन भरि उर घरि श्रावत। मधुमासी ज्यों देखि दसों दिसि श्रति झिंब पावत॥

[ रासपञ्चाप्यायी ]

सपर्युक्त पर्यों में मूलभाव के श्रतिरिक्त श्रभिन्यन्त्रनाश्रों में भी गहरा साम्य है।

इन्द्र उदाहरस भीर लीजिए:--

[२] रससान—तौ रससानि सनेह बन्यो कोउ एक कड़ी कोउ खास कड़ी री । श्रीर तो रंग रहो न रहो हक रंग रंगी सोई रंग रहो री ।

[रसकान-पदावसी]

देव - रीभे सुख पाऊँ श्री न खोभे सुख पाऊँ, मेरे रीभ-वीभ एके रंग राग्यी सोई रागि चुक्यी।

× × ×

लोगन लगायो सो तो लाग्यो अनलाग्यो देव , पूरो पन लाग्यो मन लाग्यो सोई लागि चुन्यौ।

[३] रसम्यान—भले बृधा करि पचि मरी, ज्ञान गरूर बढ़ाय। विना श्रेम फीको सबै, कोटिन किए उपाय॥

[र० प०]

दव— जिन जान्यो वेद ते तो बाद के बिदित होंहि,
जिन जान्यो लोक तेऊ लीक पे लिर मरी।

×

हों तो नन्द के कुमार तेरी चेरी भई, मेरो उपहास क्यों न कोऊ कोटिन करि मरी॥

देव-कृत प्रोम के सेद्धांतिक विवेचन में भी कहीं-कहीं रसखान की प्रतिश्विन है :रसखान-प्रोम श्रगम श्रनुपम श्रमित, सागर-सिरस बखान।
जो श्रावत एहि ढिग, बहुरि जात नाहिं रसखान॥

[ to do ]

देव—विमल शुद्ध सिंगार-रस देव श्रकास श्रनंत । उड़ि उड़ि स्वग ज्यों श्रोर रस विवस न पावत श्रंत ॥

## केशवदास

रीतिकाल के किवयों में केशवदास किन्हीं ग्रंशों में देव के भादर्श थे। रीति-विवेचन में उन्होंने किस प्रकार केशवदास की महत्ता को मुक्त कएड से स्वीकृत करते हुए, उनके प्रभाव को प्रहण किया है, इसका साङ्ग विवेचन अन्यत्र किया जा चका है। केशव को उन्होंने स्पष्ट शब्दों में अनुकरणीय महाकवि माना है। उनकें कास्य पर भी, यद्यपि दोनों के कास्यों की श्रारमाएं सर्वथा भिन्न हैं, केशव का प्रभाव निश्चित रूप से लिखत होता है। देव के भ्रनेक छुंदों पर केशव के खुंदों की

ें स्व॰ लाला भगवानदीन ने देव के यहाँ से केशव का बहुत-सा 'माख-बरामद किया हैं<sup>%</sup>। हाखांकि कहीं-कहीं वैंचारे देव ऋठे शुवे में भी दुरी तरह पकड़े गये हैं, फिर भी इसमें शक नहीं कि लाला जी की तहक़ीकात बहुत कुछ का शयाब हुई हैं, देव ने निश्चय ही केशव से भाव, काब्य-सामग्री, उक्ति, उपमा, श्रादि का ग्रहण किया है।

भाव-प्रह्ण: — नैनन के तारन में राखो प्यारे प्तरी के, मुरली ज्यों लाय हाखो दसन बसन में। राखों गुंज बीच बनमाली बनमाला करि चंदन ज्यों चतुर चढ़ाय राखो तन में। केशोराय कलकंठ राखो बिल कठुला के, करम-करम क्यों हू श्रानी है भवन में। चंपक कली-सी बाल स्ंबि-स्ंघि देवता-सी, लेह प्यारे लाल इन्हें मेलि राखों मन में।

बेहु लबा उठि बाई हों बालहिं लोक की जाजहिं सों लिर राखी। फेरि इन्हें सपनेहु न पेयत लें ऋपने उर में धरि राखी। देव बला श्रवला नवला यह, चन्दकला कठला करि राखी। श्राठहु सिद्धि नवो निधि लें धर बाहर भीतर हू भरि राखी॥ (देव)

देव ने मूलभाव निस्संदेह कैशव से प्रहण किया है। दोनों छन्दों का प्रसंग-विधान एक है — मूल भाव भी एक है। 'कठला किर राखी' तथा 'बिल कंट राखी कठला कै', श्रीर 'अपने उर में धिर राखी' तथा 'मेलि राखी मन में बिल्कुल एक बात है। इसके श्रतिरिक्त 'लेडु लला' का सम्बोधन तक दोनों में एक हा है। उपर्युक्त कित की छाया देव के एक श्रीर छंद में इससे भी श्रिधक गहरी है:—

पीत पटी लों कटी लपटी रहे, छैल छरी लों खरी पकरी रहे। कान्ह के कंठ की कएठी भई, बनमाल ह्वे बाल हिये पसरी रहे। देव जूकान लुरे लुरकी लों, भई बंसरी ऋधरान धरी रहे। पाग ही पाग ह्वे मुझ चढ़ी, गहनों सब ग्वालि गुपाल करी है।।

लाला जी की धारणा है, श्रीर पं० कृष्णिबहारी भी उसे किसी श्रंश में स्वीकार करते हैं कि केशव के उपयुक्त कवित्त से देव ने श्रपने निम्नलिखित प्रसिद्ध इंद की प्रोरणा प्राप्त की है:—

देव में सीस बसायो सनेह के भाल मृगम्मद बिन्दु के भाल्यो।
कंचुको में चुपरो किर चोवा लगाइ लियो उरसों श्रभिलाल्यो।
के मखतूल गुने गहने रस मूरतिवंत सिंगार के चाल्यो।
सांवरे लाल को सांवरो रूप में नेमन में कजरा किर राल्यो।
परन्तु यह धारखा आंत है क्योंकि दोनों के मूल साव में बहुत क्रन्तर ।

केशव के छंद में आदर और स्तेह के आधिक्य की अभिन्यक्ति है, देव के छंद में स्पष्टतः ( श्याम-रस ) के उपभोग की तीष्र ध्यम्जना है। इसके अतिरिक्त दोनों की काव्य-सामग्री सर्वथा भिन्न है और अन्त में दोनों के काव्य-स्तर में बहुत बड़ा अन्तर है। दोनों में केवल 'उन्लेख' की समानता देखकर उनमें श्रेरक-श्रेरित सम्बन्ध मान लेना अनुचित है। अनुमूति और अभिव्यक्ति की तीन्नता की दृष्टि से देव का छंद कहीं अधिक उरकृष्ट है—केशव का छंद उसके सम्मुख अध्यन्त अशक्त प्रतीत होता है।

(२) श्रें खियां न मिलीं, सिखयां न मिलीं, पितयां न मिलीं बितयाँ तिज मीने। ध्यान विधान मिली मन ही मन, ज्यों मिलें एक मनो मिलि सीने। केसव कैसेटु बे।ग मिली नतु हूँ है वहै हिर जो कछु हौने। पूरन प्रेम समाधि मिले, मिलि जैहै तुम्हें मिलिही तब कीने।
[केशव, र० प्रि०]

× × × ×

पूछत हो, पछिताने कहा फिरि, पीछे ते पावक ही को पिलोगे। काल को हाल में बूड़ित बाल, बिलोकि हलाहल ही को हिलोगे। लीजिए ज्याय सुधा मधु प्याय कि न्यायन ही विष गोली गिलोगे। पण्चिन पश्च मिले परपण्च में, वाहि मिले तुम काहि मिलोगे॥

(देव)

यहाँ भी प्रसंग और मूल भाव एक है। दोनों छुंदों में दूती का नायक से निवेदन है कि नायिका विरह में मरी जा रही है, श्राप समय पर ही जाकर उसे बचा लीजिए। यदि उसकी मृत्यु हो जाने के बाद श्राप पहुँचेंगे तो किससे मिंलेंगे? देव को नायिका के पण्चतत्व में मिल जाने की शंका है, केराव पूर्ण प्रेम-समाधि साधकर स्वयं नायक में उसके लीन हो जाने की बात करते हैं। इसमें सम्देह भईं! कि केराव की उक्ति श्रधिक रसाद है, परन्तु दोनों की युक्तियाँ भिन्न हैं। देव की दूती नायक को नायिका को मृत्यु के उपरांत होने वाली उसकी श्रपनी दशा के प्रति सचेत करती है, उधर केराव की दूती केवल नायिका की द्यमीय दशा पर ही. वस देती है।

(३) छ्रि सों ज्वीकी कृषभातु की कुँवरि आजु रही हुती रूप मद मान मद क्कि के। मारहु तें सुकुमार नन्द के कुमार तरि आये री मनावन सवान सक तकि के। हाँस हाँस सौहैं करि करि पांच परि परि केशीराय की सों सब रहे जिक जिक कै। वाही समे उठे घन घोर घोर दामिनी-सी लागी लोरि श्याम घन उर सों सपिक कै।

[केशव २० प्रिन]

रू. दे रही दिन हैं क तें भामिनी, मानी नहीं हिर हारे मनाह कै। एक दिना कहूं कारी श्रंधारी, घटा घिरि श्राई घनी घहराह कै। श्रोर चहूँ पिक चातक मोर के, सोर सुने सु उठी श्रकुलाह कै। भेटी भट्ट उठि भामते कों, घन धोले ही धाम श्रंधेरे में जाइकै।

[देव]

- (४) सौँहैं दिवाय दिवाय सखी इक बारक कानन श्रान बसाये। जानेंं को केशव कानन तें कित हैं हिर नेनन माँक सिधाये। लाज के साज धरेई रहे, तब नेनन लें मनही सों भिलाये। कैसी करों श्रव क्यों निकसेंं री, हरेई हरे हिय में हिर श्राये। [केशव र० प्रि०]
- (ऋ) कानन पैठि के ऋाँखिन ह्वं हिरिके हिय बें ठि रहे हिर के गुन। ( देव )
- (त्रा) प्रेम कहानिन सीं पहिले, हिर कानन श्रान समीप किये तें। चित्र चित्रन भित्र भये, सपने महं मोहि भिलाय दिये तें। देव जू दूर ते दौरि दुराइ कें, प्रेम सिलाय दिलाय दिये तें। वारिज से विकसे मुख प्रे, निकसे इत हैं निकसे न हिये तें।

(देव)

इमके श्रतिरिक्त श्रम्यत्र भी देव में केशव के स्फुट भावों की स्पष्ट प्रतिष्विनि मिखती है जैसे :

(४)-- नाह ते नेह निवाहि बलाइ ज्यों, नाहीं सों नेह कहा निवहेगी। [केशव र० प्रि०]

> ऐरी लड़बावरी महीरि ऐसी बूमों तोहि, नाह सों सनेह कीजे नाहीं सों न कीजिए।

> > [केराव र० भि०]

देव जू देखो विचारि घडो तुम्हें नाहीं सों नातो कि नाह सों नातो।
( देव

## ्काव्य-मामग्री का प्रहुणः—

भाव के श्रतिरिक्त कुछ छुट्टां में देव ने केशव की काव्य-सामग्री का भी ग्रहण किया है। यद्यपि इसमें संदेह नहीं कि उन्होंने उसका उपयोग श्रपने ढंग से किया है श्रीर प्रायः उसके मोन्दर्य की वृद्धि ही की है। उदाहरण के लिए कुछ पद्य लीजिए:—

(१) प्रेन की नारि उयों तारे अनेक चढ़ाय चले चितवे चहुँ घातो। कोढिन सी कुकरे किर कंजनि, केशव होत सबै तन तातो। भेटन ही बरे ही अब ही तो बर्याय गई ही सुखै सुखसातो। केसी करों कहु केसे बचों बहुर्यो निशि आई किये मुख रातो॥ (केशव—र० प्रि०)

वा चकई को भयो चित चीतो चितौति चहूं दिशि चाय सां नाची । हैं गई छीन कलाधर की कला जामिनि जीते मनो जम जांची । बोजन बेरो विहंगम देव संजी गेनि की भई सम्पति कांची । लोह पियो ज बियो िनि को, सु कियो मुख लाल पिशाचिनि प्राची॥ (देव)

इन दोनों उदाहरणों के प्रसंग-विधान भिन्न हैं। एक वियोगिनी की उक्ति है, दूसरी संयोगिनी की। केशव ने रात्रि को लाल मुख वाली 'प्रोत की नारि' कहा है, देव ने प्राची को लाल मुख वाली पिशाची कहा है। इस प्रकार मूल काब्य-पामग्री दोनों में समान है। परन्तु केशव ने भी इस रूपक की उद्भावना नहीं की—उन्होंने इसे लिया है वाग्महालंकार के निस्नोद्धृत श्लोक से:—

कीर्णान्धकारालकशालमाना, निबद्धतारास्थिमणिः कुतोऽपि । निशा-पिशाची व्यचरद्वधाना, महान्खुलुकध्वनि फेस्कुतानि ॥

देव के सामने केशव का छुन्द था, इसमें तो सन्देह है ही नहीं, परन्तु साथ में रलोक का पिशाची शब्द यह संकेत करता है कि वाग्भट्ट का भी संस्कार उनके मन पर वर्तनान था।

(२) फूल ना दिखाउ सूल फूलित है, हरि बिनु, दूरि करि माला, बाला, ब्याल-सी लगित है। चँवर चलाउ जिनि, बीजन हलाउ मति, केरात सुगन्ध वायु बाइ-सी लगित है। चंदन चढ़ाउ जिनि ताप सी चढ़ित तन, कुंकुम न लाउ श्रंग श्राग-सी लगित है। बार-बार बरजित बात्ररी है वारों श्रान, बिरी ना खनाउ बीर, बिस सी लगित है॥

(केशव-र० प्रि०)

देखे दुख देत चैत चिन्द्रका श्रचेत करि,
चैन ना चितीत चढ़े चंदन को टारि है।
छीजन लगी है छबि बीजन करें न 'देव',

नीजन सुद्दात ये सस्तीजन निवारि दें। सोंधे सिज सेज न करेजन में सूल उठें,

जारि दे निकट कुटी राउटी उजारि दे। फूं के ज्यों फनी री फूल माल कों न नीरी करि,

ये बी री बरीये जाति ये बीरी बर्गार है। (देव)

यहाँ भी दोनों की काव्य-सामधी लगभग एक-सी है—इसमें सन्देह नहीं कि यह काव्य-सामधी उद्घेग-वर्शन में एक प्रकार से रूढ़ हो गई है, परन्तु उसका बहुत कुछ एक ही ढंग से प्रयोग सर्वथा श्राकित्रक नहीं माना जा सकता। भवानी-विलास, रस-विलास श्रादि श्रारम्भिक प्रथों का प्रणयन करते समय केशव की 'रिसक-थ्रिया' देव के सामने श्रवश्य थी, यह तो निश्चित ही है, श्रोर यह छन्द दोनों में ही उद्धुत भी है। श्रतएव केशव के उपर्युक्त कवित्त की थोड़ी छाया इस पर जाने श्रन जाने में श्रवश्य पड़ी है।

(३) वेशव का एक प्रसिद्ध छन्द है:

काछे मितासित काछनी केशव पातुर ज्यों पुतरीन बिचारों। कोटि कटाइ नचे गति भेद नचावत नायक नेह निहारों। बाजत है मृदु हास मृदंग-सो दीपित दीपन को उजियारों। देखत ही हिर देखि तुम्हें यह होतु है श्रांखिन बीच श्रखारों॥ किशव-र० प्रि० ]

इस विधान को बिहारी श्रीर केशव दोनों ने ही श्रपने-श्रपने ढंग से ग्रहश किया है:

> सब भाँग करि राखी सुघर नायक नेह सिखाय, रसयुत सेत अनंत गति पुतरी पातुर राय । (बिहारो)

विहारी का दोहा तो एक प्रका से वेशव का श्रनुवाद सा ही है, देव ने केवज मूल-रूपक को ही ग्रहण किया है।

> बाजी बलेरसना रसनाद सुन्पुर भोग की भूपर मारे। चोज के तान मनोज के बान सों श्रोज के गान गरे श्रनुसारे॥ जाज लुटी छिन एक छुटी लट दंव कटाच्छ-कुटीर के द्वारे। प्रम चुटी सख योग जुटी, सुनटी श्रकुटी त्रिकुटी के श्रखारे॥

कैशव ने पुतरी को पानुरी (नटी) बनाया है—देव ने अकुटी को; केशव के कपक में प्रोम नायक (उस्ताद) है, देव के रूपक में उसे चुटकी बजाने वाला (ताल देने वाला) श्रथवा चुटकी लेने वाला (प्रोरक) कहा गया है। शेष सामग्री सर्वथा भिन्न है।

- (४) नन्दताल श्रागम बिलोकै कुंज जाल बाल, लीन्हीं तेहि काल गति पिंजर पतंग की । (केशव—रसिक-श्रिया)
  - फेरि फेरि हेरि मगु बात हित बंझी पूछे, पंजी हू मृगंझी जैसे पंछी पींजरा पर्यौ। -स फिरै फरके पिंजरा की चिरी ज्यों॥ (देव)

उपमा काफ़ी प्रचलित श्रीर पुरानी है, परन्तु प्रायः एक-से ही प्रसंग में प्रयुक्त होने के कारण केशव का प्रतिविम्ब माना जा सकता है।

केरोोदास नील बास ज्योति जगमग रही, देह धरे देखियत मानों दीप मालिका । ( केराव —क ० प्रि० )

श्चंग श्चंग उमहो परत रूप रंग नव यौत्रन श्रनूपम उजासन उज्यारी-सी। हगर हगर बगरावन श्रगर श्चंग, जगर-मगर चली श्रावित दिवारी-सी। (देव)

उक्तियों का प्रदेश :---श्रंत में, देव के छंदों में कहीं-कहीं केशव की उक्तियों की भी स्पष्ट प्रतिध्वनियाँ मिल जाती हैं :---

- (1) स्नात स्ववावत ही जु बिरी, सु रही मुख की मुख हाथ की हाथहि। (केशव—र० प्रि०)
  - देव कछूरद बीरी दबीरी सुहाथ की हाथ रही मुख की मुख। (देव)

यह भाव जैसाकि हमने श्रन्यत्र स्पष्ट किया है—भानुदत्त की रसमंजरी में भी भिज्ञता है। सम्भव है वहीं से केशव श्रीर देव दोनों ने इसे प्रहण किया हो।

- (२) गोरस की सौं बबा की सौं तोहि किबार लगी कहि मेरी सौं को ही। (केशव—र० प्रि०)
  - बाह्यस की सौं बवा की सौं मोहन मोहि बवा की सौं गोरस की सौं। ( देव )
- (३) मास्तन के चोर मधु चोर दिध दूध चोर.....। (केशव—र० थि०)

दूध-चोर दिध-चोर ग्रम्बर ग्रविध-चोर, वित हित चोर चित चोर रे माखन चोर। (देव)

(४) देखि तेरी सूरित की मूरित विस्ति हों, लालन के हम देखिबे की ललचात हैं। (केशवः र० प्रि०)

देव दुख मोचन सलोनी मृग लोचिन, तो देखि देखि लोचन लला के ललचात हैं। (देव)

उपयुंक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि केशव का देव के शाचार्य और किव दोनों रूपों पर ही प्रभाव है। वास्तव में जैसा कि मैंने श्रन्यत्र भी कहा है, हिन्दी के सभी रीति-किवियों के सामने केशव प्रथम श्राचार्य और श्रनुकरणीय महाकिव के रूप में उपस्थित थे। संस्कृत में तो श्रनेक किव और श्राचार्य हो चुके थे, जिनका श्रध्ययन ये लोग निपुणता और श्रभ्यास की प्राप्ति के लिए करते थे, परन्तु हिंदी में केवल उन्हें एक हो शास्त्र-निष्ठ किव और श्राचार्य्य दिखाई पदता था। एक प्रकार से केशव का काव्य संस्कृत रीति-साहित्य में प्रवेश करने के लिए सिंह-द्वार था, इसलिए उनका महत्व इन लोगों के लिए सूर, तुलसी से भी श्रिधक था। सूर श्रीर तुलसी जनता के किव थे, केशव किवयों के कित थे। बिहारो, मितराम, देव श्रीर बाद में दास, पश्चाकर श्रादि पर उनका एक श्रंखलित प्रभाव है। देव ने स्वभाव श्रीर प्रवृत्ति भिन्न होते हुए भी उनका सिक्का माना है। रसवाद के इतने प्रवल समर्थक होते हुए भी जो उनको यह स्वीकार करना पड़ा कि:—

कविता कामिनि सुखद पद सुबरन सरस सुजाति । श्रत्नकार पहिरे श्रिषक श्रद्भुत रूप बखाति ॥ (शब्द्-रसायन) उसका कारण केशव का ही रोब था। वसं यह दोहा भी केशव के प्रसिद्ध वोह के वजन पर ही बनाया गया है:---

जद्यपि जाति सुलच्छिनी सुबरन सरस सुवृत्त, भूपन बिनु न विराजईं, कविना बनिना मित्त ॥
(क०प्र०)

श्रीर केशव के प्रभाव-वश ही 'उपमा श्रीर स्वभाव' के कायल होते हुए भी-उन्हें यमक श्रीर श्लेप का इतना मोह था।

## विहारी

हिन्दी के दृष्यरं किन, जिनको किनयों का किन बनने का सौभाष्य प्राप्त हुन्ना, विहारी थे। बिहारी का किनता-काल देन सं लगभग ७०-८० वर्ष पूर्व पड़ता है। संस्कृत-काव्य में अमह-शतक की भाँति हिन्दी में बिहारी के ये दोहे बहुत शोध ही साहित्य-गोठियों के शक्षार बन गये थे। वसे तो देन और बिहारी के दृष्टिकोण एक नहीं है। देन का दृष्टिकोण शुद्ध रागात्मक था, ने भाव की सहज अभिव्यक्ति पर बल देने थे, बिहारी की आँग चमत्कार खोजनी थी, चारे वह भाव का हो। या अलंकार का। किर भी देन ने बिहारी के काव्य का अध्ययन किया था। उसके संस्कार उनके काव्य पर कुछ सीमा तक अवश्य पड़े थे, और उनको सरलता से पृथक् करके दिखाया। जा सकता है:—

(६) हों ही बीरी बिरह बस के बीरी यह गाँव, कहा जानि ये कहत हैं, यियहि सीत कर नाँव। (बिहारी)

देव ने श्रवने दो छन्दों में इस भाव की छाया प्रहण की है :—
हों ही हों त्रों रिक ये सब त्रोंर कि डोलत श्राम्च की श्रीरे समीरी।
याते इन्हें तन ताप सिरानु पे, मेरे हिये न थिरानु है धीरी।
ये कहें कोकिल कुक भलो, मुहि कान सुने जम श्रावत नीरी।
लोग ससी को सराहत री सब, तोहू लगे सखी सांचेह सीरी।

(देव 🌶

रेनि सोई दिन, इन्दु दिनेस, जोन्हाई है धाम घनो विष घाई।
× × × ×

हों ही भलानी कि भूलें सबे, कहें श्रीषम को सरदागम माई। (देव)

(२) बाल, कहा लाली भई लोयन-कोयन मांहि। लाल, तिहारे रंगन की परी रंगन में छांह॥ (बिहारी) भोर भये मन भावन आये, औ प्यारी तिन्हें लिख के हम फेरे। सीधे सुभायन लाज कही, कहु काहिक लाज विजोचन तेरे। बोर्जि उठी तिय मान भरी, औ गुमान भरे करि नैन तरेरे। काहू के रंग रंगे हम रावरे, रावरे रंग रंगे हम मेरे। देव का यह खन्द बिहारी के दोहे को टीका-सा जगता है।

(३) ममिक चढ़त, उतरत घटा, नेक न थाकत देह।
भई रहत नट को बटा, घटकी नागर नेह॥ (बिहारी)
साधित देह सनेह, निराटक है मित कोऊ कहूं घटकी-सी।
ऊँचै भकास चढ़ उतरे, सुकरे दिन रेन कक्का नटकी-सी। (देव)

कुछ छन्दां में विहारी की श्रीभव्यम्जनायें ज्यों की त्यों प्रतिश्वित्व होती हैं:—

- (श्र) ग्रीषम बासर सिसिर निसि, िय मो पास बसाय।
  (बिहारी)
  ले सिसिरी निसि, दें दिन ग्रीषम श्राँखिन राखि गये श्रातुपावस।
  (देव)
- (आ) आजु मिले सु भली करी भले बने ही लाल । (बिहारी) लाल भले ही भली सिख दीन्हीं, भली भई आजु भले बनि आए। (देव)
- (इ) उ.ख., मयूख, पियूख की तौ लिंग भूख न जाय ! (बिहारी)
  पीवत हू पिय प्यास बुक्ते न श्रहूख महूख न उ.खन हेरे। (देव)
  इसके श्रतिरिक्त बिहारी के कुछ रूपक, उपमा श्रादि का भी प्रतिविम्य देव
  - (अ) दुहू श्रोर ऐंची फिरै फिरकी लों दिन जाय। (बिहारी) धाई फिरै फिरकी सी दुंहू दिसि, देव दुवी गुन जोर के ऐंची। (देव)
  - (आ) डीठि वरत बांभी अटिन चिंद धावत न हरात।

    इत उत ते मन दुहुन के नट लीं आवत जात॥ (बिहारी)

    दुहूँ कर लीन्हें दोऊ बैस बिसवास बाँस,

    डीठि की बरत चरी नाचें भींह नटिनी। (देव)

पेसे ही कुछ और भी एडरण दिये जा सकते हैं। स्व॰ खाखा भगवानदीय
ने बिहारी का भी बहुत-सा नाल देन के यहाँ से बरागए किया है, परम्तु बिहारों
का प्रभाव देन पर संस्कार रूप में ही माना जा सकता है। बिहारी के चमस्कार-वाद तथा ध्वनि-प्रेम को उन्होंने कभी स्वीकृत नहीं किया। साधारक काव्याम्प्रास के लिये उन्होंने बिहारों का उपयोग किया है, और इसीलिये उनकी अमिन्यंजनाओं पर ही बिहारी की बंदिशों का असर ज्यादा है।

## मतिराम

देव के पूर्ववर्ती रीति-कवियों में मितराम भी अब्झी प्रतिष्ठा प्राप्त कर बुके थे। देव पर उनका प्रभाव है तो अवस्य, परन्तु वह बहुत ही थोड़ा है। मितराम की अनुप्रासमयी मचुर भाषा का आदर्श देव के सामने रहा है। इस का आमास उनकी भाषा के परीचया से भिलता है। उनके शब्दों के चमस्कार पर भी पूर्ववर्ती कवि का प्रभाव स्पष्ट है।

महत्ति मंद्र मुसक्यान की महमही।

× × ×

उर मितराम माल मालती डहडही।

× × ×

गोरी की गुराई गोरे गातन गहगही।

× × ×

बेखा को फुलेल, फूली बेलि-सी लहलही।

( मितराम: रसराज )

गहगह्यो गोरी को श्रन्प लहलह्यो रूप, डहडह्यो श्रानन, बिजास मृदु बात के। बहबह्यो गंध, बहबद्यो है सुगन्ध स्वास, महमद्यो श्रानंद बिनोद सुख सात के।

(देव)

इसी प्रकार— × × × तु'ग धुका फहरान खगी,
... .... छुनदा की छुटा छहरान खगी।
× × × विरक्षी बनिता थहरान खगी,
× × × पथोद घटा घहरान खगी।
( मतिराम : रसराख)

सहर-सहर सोंघो कीतव समीर डोले घहर-घहर घन 'घेरि क घहरिया। महर-महर कुकि सीनी करि खायो देव छहर-छहर छोटी बूंदिन छहरिया। हहर-हहर हँसि-हँसि के हिंडोरे चढ़ी, यहर-यहर तनु कोमल यहरिया। कहर कहर होत पीतम की पीतपट, बहर-बहर होत प्यारी की लहरिया ॥

(देन)

कुष इंदों पर भी मतिराम का प्रभाव देखिएं:--

(1) सपने में खाखन चलत, सिख रोई मकुलाइ। जागत ह पिय हिय लगी, हिलकी तक न जाइ। (मतिराम रसराज)

संग सोवत ही पिय के सुख सों मुख सों नहिं योग वियोग सहै। सपने महँ स्याम बिदेश चले, सुकथा कवि देव कहाँ ली कहै। तिय रोइ सकी न सुनी सिसकी, हैंसि शीतम त्यों भरि श्रंक गहै। बड़ भागी लला उर लागी जऊ, तिय जागी तऊ हिलकी न रहें। (देव )

वपय क दोनों छंदों में प्रसंग, मूल भाव, और शब्दायली भी बहुत कुछ एक-सी है। देव का छंद दोहे की प्रायन्त सुन्दर ब्याख्या है। इसी प्रकार का एक भीर उदाहरण लीजिये :--

(२) भाख जाज बेंदी दिये उठे प्रात श्रजसात। बोनी बाजनि गहिगई, बखे बोग मुसकात ॥ ( मतिराम : सतसई )

देव जला गये सोवत ते, मुख माँह महा सुखमा घुमड़ी-सी। प्यारी की पीक कपोल मैं पीके बिलोकि सखीनि हँसी उमदी-सी। सौंहन सैन न लोचन होत, कोचनि सुंदरि जाति गड़ी-सी,।

यहाँ प्रसंग श्रीर मूलभाव एक है। चित्र के श्रवयव-मात्र भिन्न हैं। ऐसा ही एक चित्र भीर है:--

सहज सुवास युत देह की दुगुनि दुति, **(**\(\xi\) दामिनि दमक दीप केसरि कंनक ते। मितराम स् कवि समुक्ति सुकुमारि शंग, सोहत सिंगार चार जोवन वनक ते ! सोहबे को सेज चली शानपति प्यारे पास, जगत जुन्हाई जोति हँसति तनक ते। चदत श्रदारी गुरु लोगनि की लाज प्यारी, रसना दसन दावे रसना मनक ते।

( मतिराम : रसराज )

नेवर के बजत क्लेवर कॅपत देव,
देवर जमें न लगे सोवत तनक ते।
ननद मझीझी त्योरी वोरति तिरीझी लखि,
बीझी कैसो विष बगरावैगी भनक ते।
देखिए कठिन साथ गही जून हठि हाथ,
कैसे कहों जाहु माथ आए हो बनक ते।
बस ना हमारे रंग रसना बनत चौंकि,
रसना दसन दावै रसना मनक ते।

(देव)

इन दोनों की चित्र-सामग्री में काफ़ी मंतर है, परन्तु प्रसंग एक ही है, और श्रंतिम चरण तो देव ने जाने-भनजाने ज्यों का त्यों ही उखूत कर दिया है:—

(४) निस्ति दिन श्रीनन पियूष सों पियत रहें, इाय रहां नाद बांसरी के सुर-माम को। तरिन तन्जा तीर बन कुंज बीथिन मैं, जहाँ तहाँ देखित है रूप छिविधाम को। किन मितराम होत हाँतो न हिये तें नैंक, ख प्रेम गात को परस श्रीभराम को। उधो तुम कहत बियोग तिज जोग करो, जोग तब करें जो वियोग होइ श्याम को।

( मतिराम : रसराज )

जो न जो में प्रेम तब की जै बतनेम जब, कंजमुख भूले तब संजम बिसेखिए। ग्रास नहीं पीकी तब ग्रासन ही बांधियत, सासन के साँसन को मूंद पति पेखिये। नख ते सिखा जों सब प्रेम मई बाम भई, बाहिर लों भीतर न दूजो देव देखिए। जोग करि मिलैं जो बियोग होइ बालम को, स्रांन हरि होयँ तब ध्यान धरि देखिए।

(देव)

(१)-देव द्वारा दिए गए उन्माद के उदाहरण में भी मतिराम की शिंतध्वनि हैं:--

पोंड़ित है कर सों किसले गिह बूमति स्याम सरीर गुपालहि। भोरी भई है मर्यकमुखी भुज भेंटति है भरि श्रंक तमालहि॥

( मतिराम : रसराज )

श्राज्य भन्ने गहि पाये गुपाल गहीं गहि लाल तुम्हें गुण जालहि। होन न देउँ कहूँ चल चाल बसाऊँ हिये मैं मिलाय के मालहि। बोलत काहे न बोल रसाल हो जानति भाग भरे निज भालहि। सींचति नैन बिसालन के जल बाल सुभेटति बाल तमालहि।

(देव)

यह भाव वास्तव में मितराम का भी नहीं है। संस्कृत-साहित्य में यह स्रनेक स्थानों पर मिलता है। भागवत में गोपियां उन्माद के वशीभूत होकर तमाल को कृष्ण समक्त कर उसे श्रपने स्तन श्रपित करती हैं। रघुवंश में राम तमाल-गुच्हों का सीता के स्तनों के धोले में श्रालिंगन करते हैं।

कुल भिलाकर मितराम का प्रभाव देव पर साधारण ही है। मितराम की भाषा की माधुरी से वे अवश्य प्रभावित हुए थे, और उन्होंने उसमें और भी श्री-वृद्धि करने का सफल प्रयत्न किया है, इसमें सन्देह नहीं। काष्य की आरमा की दिख्य से भी केशव और विहारी की अपेचा मितराम देव के अधिक निकट हैं, परन्त संयोगवश उनकी प्रसिद्धि उन दोनों से कम थी। अनएव अठारहवीं शताब्दी के महस्वाक्चि कवि की दिख्य उनकी अपेचा मितराम पर कम पड़ी।

# मौलिकता

नाह्य प्रभाव का सम्बक् परीषण कर लेने के उपरान्त स्वव हम देव की मौतिकता का मूल्यांकन सरलता से कर सकते हैं । साहित्य की मौतिकता विज्ञान की मौतिकता से बहुत भिन्न है—विज्ञान में जहाँ मौतिकता से स्वभिन्नाय केवल 'नवीन उन्नावना' का ही है, वहाँ साहित्य में दिव्होण अथवा विवेचन की नवीनता ही उसके लिए अपेचित रहती है। भाव-साम्य अथवा प्रसावन प्रहल्तान से ही किसी कवि को मौतिकता की हानि नहीं होती; इस विषयों संस्कृत के संनेक सावार्य —सानन्दवर्षन, सभिनवशुष्ठ, राजरोखर सादि—शतादिष्यों पूर्व विवंत है कुके हैं अपस्थात्य समासीचक वाह्य प्रभाव का परीच्या कवि के व्यक्तिक

निर्माण का अध्ययनकरने के उद्देश्यसे ही करते हैं । अनकी मीतिकता की नाप-जोख वे दू नरे ही प्रकार से करते हैं। वास्तव में भाव श्रीर विचार सार्वजनिक सम्पत्ति हैं। माहित्य में केवल उनकी श्रभिव्यक्ति ही कवि की श्रपनी होती है। श्रतएव यदि कोई कति अपने पूर्ववर्ती अवायों के भाव प्रहृश कर उत्की अपने सात्म का अंग बना कर श्रभिवयक करता है तो उसकी मौलिकता में किसी प्रकार भी कमी नहीं श्रांती क इसके अतिरिक्त, भाव-साम्य को भी तो सभी दशाओं में निश्चित रूप से प्रभाव-ग्रहण नहीं माना जा सकता, उसके श्रीर भी श्रनेक कारण हो सकते हैं। एक सामान्य कारणतो यही है, कि समान परित्थिति में श्रनेक व्यक्तियों की स्वभावत: एक-सी ही प्रतिक्रिया होती है क्योंकि मानव-स्वभाव के मूल-तत्व समान ही हैं। जिस प्रकार भौतिक वातात्ररण के परिवर्तनों के प्रति हमारे शरीरों की प्रतिक्रियाएँ बहत श्रंशों में समान होती हैं. इसी प्रकार समान मानसिक परिस्थितियों में भी हमारे मनों में बहुत कुछ एक से ही विकार उत्पन्न होते हैं। परिस्थित के साथ व्यक्तियां के संस्कार, उनके सामाजिक वातावरण, तथा विचार-पद्धति में भी यदि समानता हो तो भाव साम्य की सम्भावना श्रीर भी श्रधिक हो जाती है। रीतिकाल के किवयों के न केवल संस्कार, विचार-पद्धति तथा सामाजिक वातावरण ही समान थे, वरन उनके काव्य-विषय श्रीर काव्य-सामग्री भी समान थी ; श्रतएव उनमें भाव-साम्य होना स्वाभाविक ही है। भाव-साम्य का दूसरा कारण यह है कि कभी कभी दो या दो से श्रिधिक किन एक ही पूर्वनतीं किन के भाव को जाने-श्रनजाने में श्रपनाते हैं। रीतिकाल में यह भी बहुत हुआ है। इस युग के शय: सभी कवियों के सम्मुख संस्कृत के कुछ विशिष्ट रीति श्रथवा काव्य-प्रनथ श्रादर्श रूप में वर्त्तमान थे। ये तो साम्य के श्रानुषंगिक कारण हुए। इनके श्रतिरिक्त, प्रत्येक ब्युत्पञ्च कवि अपने पूर्ववर्ती साहित्य का गम्भीर श्रध्ययन करता हश्रा, उससे संस्कार भी प्रहण करता है। जिस प्रकार खा कर पचाया हुआ भोजन हमारे शरीर का श्रंश बन जाता है उसी प्रकार श्रध्ययन भीर मनन के द्वारा ब्रह्म कर पचाया हुआ भाव श्रीर विचारों का कोष भी हमारे व्यक्तित्व का ग्रंश बन जाता है, श्रीर यदि हम स्वयं भी साहित्यकार हैं तो उसके कुछ कण भवश्य कभी-कभी हमारी वाणि से भनायास ही विकीर्ण होते रहते हैं। जब कोई ध्वनि किसी गुहा में होका गज़रती है तो बह ध्वनि न रहकर प्रतिध्वनि यन जाती है। यह प्रतिध्वनि सर्वथा वाह्य वस्तु न होकर बहुत कुछ गृहा का अपना अंग होती है। यही सिद्धान्त भाव की प्रतिध्वनि के विष्य में भी इतना ही सत्य है।

उपयुक्त तीन प्रकार का भाव-साम्य मौलिकता में बाधा नहीं डाखता, इसके चागे जब कोई कवि भाव-प्रहल का जानवृक्त कर प्रवरन करता है, तो वह निरिचत ही साहित्यिक चोरी का चपराधी है। कहने की चावरयंकता नहीं कि देव इस अपराध से सर्वथा मुक्त हैं। उनमें भिलने वाला भाव-साम्य शयः तीसरे प्रकार का है-उन्होंने पूर्ववर्ती कवियों का गम्भीर श्रध्ययन किया था-श्रीर गिरिचत ही बह अध्ययन उनके व्यक्तित्व का ग्रंग बन गया था। समान प्रसंग श्रीर मनः स्थिति में यदि उसकी कुछ पंक्तियाँ श्रथवा कोई भाव श्राप से श्राप कहीं-कहीं प्रतिध्वनित होगया है, तो इसमें श्राश्चर्य ही क्या ? देव ने जानबुक्त कर प्रयत्न-पूर्वक ऐसा नहीं किया; इसका स्पष्ट प्रमाण यह है कि पूर्ववर्ती कवियों के जी-जो भाव उनमें मिलते हैं उनमें से श्रधिकांश में कोई विशेष सौन्दर्य नहीं है. कम से कम इतना सौन्दर्य वहीं है कि उसके लिए देव जैसे रस-सिद्ध कवि को श्रथीपहरण के लिए बाध्य होना पड़े। संस्कृत के कवियों का सीधा श्राभार, जैसा कि हम श्रारम्भ में दिखा चुके हैं. रीतिकाल के श्रन्य कवियों की श्रोचा उनके कान्य पर निश्चय ही बहुत कम है। इस दृष्टि से उनका काव्य केशव, बिहारी, मतिराम श्रीर प्रमाकर के कान्यों से भी कहीं श्रधिक मौलिक है, दास श्रादि की तो बात ही क्या ? वास्तव में देव प्रतिभावान कवि थे। उनकी श्रृतुभूति इतनी तीव एवं समृद्ध तथा साहित्य-निपुणता इतनी भरी-पूरी थी कि दूसरे का अवलम्ब लेने की आवश्यकता ही उनकी नहीं थी । देन के काव्य के विश्लेषण से स्पष्ट है कि उसमें श्राश्म-तत्व की श्रत्यन्त प्रधानता है और श्रात्म-तहत्र की प्रेरणा से लिखी हुई कितता में बाहर की सामग्री के लिए स्थान कम ही हो सकता है। देव की मौर्जिकता का यही प्रधान रहस्य है

# प्रदान

# [ देव का हिन्दी के परवर्ती कवियों पर प्रभाव ]

शक्ति, निपुणता और अभ्यास-इन तीनों गुणों से विभूषित होते हुए भी देव परिस्थितियों के अनुरोध से केशव तथा बिहारी की भांति ख्याति प्राप्त करने में असमर्थ रहे, और इन दोनों की अपेक्षा हिन्दी साहित्य पर उनका प्रभाव भी सीमित ही है। फिर भी इसमें सन्देह नहीं कि परवर्ती कवियों में उनका पर्याप्त सम्मान था, और अनेक लब्ध-प्रतिष्ठ कवियों के रीति-विवेचन और काब्य पर उनका निश्चित प्रभाव है। देव का प्रभाव तीन दिशाश्रों में लिखत होता है; (१) रीति-विवेचन पर :- रीति-विवेचन में देव की प्रमुख विशेषता उनका भेद-विस्तार ही है--इसको श्रपनाने वाले कवियों में साधारणतः दास श्रीर रसलीन का नाम श्राता है। (२) रीति-बद्ध शृंगारिक कविता पर :-इस दिशा में उनका प्रभाव मुख्यतः दास, बेनी प्रवीन, पदमाकर, श्रादि कवियों पर पड़ा है। (३) रीति-मुक्त श्रेम की कविता पर ।-- जैसाकि उनके कान्य के विवेचन में स्पष्ट किया गया है. देव की श्रंगारिक चेतना सर्वथा रीति-बद्ध नहीं थी । श्रन्य रीति कवियों की श्रवेता उन्हें प्रेम की गहरी अनुभूति थी, उन्होंने रीति के प्रभाव से मुक्त होकर भी अनेक छंडों में प्रेम के उद्गार व्यक्त किए हैं, जो उनको रीति-मुक्त कवियों की श्रेणी में के भाते हैं। उनके काव्य के इस पत्त का प्रभाव लगभग सभी परवर्ती रीति-मुक्त प्रेमी कवियों पर थोड़ा-बहत पड़ा है--धनानन्द ठाकुर, बोधा श्रीर विशेषकर भारतेन्द्र. इरिश्चम्द्र के नाम साची रूप में उपस्थित किए जा सकते हैं।

# (१) रीति-विवेचन पर प्रभाव

दास ने चाचार्य भीर किन दोनों रूपों में ही देव का प्रभाव प्रहण किया है। वे पहले चाचार्य थे, जिन्होंने हिंदी साहित्य को दिन्द में रख कर शेति-विवेचन किया है। उनका स्थान नास्तव में एक संप्राहक चाचार्य का था, उनका ध्यान विवेचन पर अधिक था—उदाहरणों की रचना में उन्होंने दतना परिश्रम नहीं किया; जितना अन्य रीति कियों ने किया। इसीलिए दूसरों की छाया प्रहण करने में उन्हों कोई संकोच नहीं रहा। उन्होंने केशन, विहारी, मितराम, देव आदि रस-सिद्ध हिंदी कियों के अतिरक्त संस्कृत के कियों के भावों और अभिव्यन्जनाओं को भी स्वय्वन्यता से अपनाया है।—अचार्य रूप में देव का उन पर प्रभाव अधिक नहीं है: उनके रसवाद को दास ने न तो उतने आग्रह के साथ स्वीकृत किया है, और न उनकी तिह्यक संगतियों को ही ग्रहण किया है। देव का प्रभाव उनके नायिकाओं

के प्रस्तार पर ही विशेषतया खिलत होता है। स्वकीया के खद्मण को ब्यापक बनाते हुए रनवास में रहनेवाली अन्य योग्य भामिनियों का भी उसमें अन्तर्भाव कर लेने वाला सिद्धांत—जो परकीया-प्रोम के रसाभास का परिष्कार करता है—-दास ने देव से ही शब्दावली-सहित प्रहेश किया :--

श्रीमाननि के भौन में भोग्य भामिनी श्रीर। तिनहुँ को सुकियाहि में गर्ने सुकवि सिरमौर॥

(दास : श्रंगार-निर्णय)

भूपन के संभोग हित भोग्य भामिनी श्रीर । जो गंधर्व-विवाह विधि ब्याहीं सुख सिरमीर ॥

धे ब्याहीं सुख सिरमीर ।। (देव: कुशलविलास)

शुक्लजी ने इसे दास की उद्भावना मानते हुए इसका श्रेय उन्हीं को दिया है, परन्तु वस्तुतः दास ने यह देव से ही लिया है। देव ने जाति-विलास में विभिन्न देशों श्रीर जातियों की श्रियों का वर्णन किया है—दास ने उसी के श्रनुसार रस-सारांश में इन सब का वर्णन-विस्तार किया है, श्रन्तर केवल इतना है, देव ने उन्हें नायिका माना है। दास ने दूतियों की श्रेणी में रखा है।

रसलीन पर देव का प्रभाव श्रीर भी कम है। रसलीन ने श्रपने प्रंथ में पूर्व-वर्ती सभी कवियों को श्रनुशीलन करने के उपरांत नायिका-भेद का सम्पूर्ण विस्तार-प्रस्तार दिया है। उसी सिलसिले में उन्होंने देव के कुछ मीजानों को भी ले लिया है। देव ने श्रंश-भेद के श्रनुसार नायिका के पांच प्रकार माने हैं —श्रीर उनकी श्रवस्था का कम इस तरह दिया है:—१—देवी (७ वर्ष), २—देव-गंधवीं (१४ वर्ष), ३-श्रुद्ध गंधवीं (२१ दर्ष), ४-गंधव-मानुषी (२८ वर्ष); ४-शुद्ध मानुषी (३४ वर्ष)।

सुकिया देवी प्रथम देव गन्धर्वी दूजी।
गन्धर्वी गन्धर्व मानुषी नारि स्रदूजी।।
सुद्ध मानुषी सात सात बय वर्ष बस्तानी।
स्रविध वर्ष पैतीस तरुनि तीही जो जानों।।
सुर श्रंस भवानी पुष्य जग गन्धर्वी संभोग श्रिय।
कुजधर्म कर्म सम्तान हित सरस्वती नर श्रंस त्रिय।।

रसक्तीन ने इस पूरे विवरण की अपनाया है: --

सात बरस कों जानिए देवी विधि परमान।
बहुरो देवी गंधवी चोदह कों सह जान॥
तेहि पीछे इक्कीस कों शुद्ध गंधवी होय।
पुनि गंधि मिकि मानुषी सहाइस कों जीय॥

सुद्ध मानुषी को बहुरि पैतीस जो उरधारि। सात बरस प्रति प्रति जहित पांच नाम ये नारि॥

इसी प्रकार मुग्धा, मध्या श्रीर भीड़ा के श्रवान्तर भेदों का श्रवस्था-क्रम भी रसखीन ने देव से प्रहण किया है :—

> तीनि मास श्रंकुरित नवजोशन नव मुग्धासु । नवल बधू षट् मास लों वर्ष तेरही तासु ॥ नवयौवना सु चौदही पन्द्रह नवल श्रनंग । सोरह वर्ष सलज्ज-रित मुग्धा पांची श्रंग ॥ रूद-जीवना सत्रहें बर्ष सुमध्या बैस । प्रगट-मनोज श्रठारहें प्रगलभ बचन उनैस ॥

> > (देव: भवानीविलास)

प्रथम श्रंकुरित जोवना तीनि मास लों होह । नवल वधू षड्मास लों यह निश्चय जियजोह ॥ बहुरि चौदहें बरस पुनि नव-यौवना निवास । नवल-श्रनंगा पन्द्रहें, बरस करत परकास ॥ होय सोरहवें बरस पर पुनि सलज्ज-रति नारि ।

т т तेइसर्वे बस-बल्लभा नाम धुरत बुधिवंत । साढ़े चौबिस लों बहुरि रहे सविश्रमा श्रंत ॥

(रसलीन: रस-प्रबोध)

एकाथ लच्च पर भी देव का प्रभाव है। उदाहरण के लिए रित का लच्च सीजिए:---

> नेकु जु परिजन देखि सुनि मान भाव चित होय। मित कोविद पति कबिनु के, सुमित कहति रति सोय॥ (देव: भाव-विलास)

> प्रिय जन खिल सुनि जो कछू प्रीति भाव चित होय। है रित भाव सिंगार को थाई जानो सोव।। (स्सदीन: २० प्र०)

श्रन्त में रसलीन ने भी देव की तरह संचारियों के दो भेद किए।— तन-संचारी (पाध्यिक भाव), श्रीर मन-संचारी (निर्वेदादि) परन्तु सम्भव है कि ये भेद एन्होंने देव से न प्रहण कर उनके मूल श्राधार भानुदत्त से ही प्रहण किए हों।

# (२) रीति-बद्ध शृंगारिक कविता पर प्रभाव

देव श्रीर दास: -इस प्रसंग में भी सबसे पूर्व दास का नाम श्राता है। उनकी काव्य- चना पर देव का प्रभाव श्रपेत्ताकृत कहीं श्रधिक है। उनके श्रमेक छन्दों पर देव के छन्दों की स्पष्ट छाया है:--

(१) सांक ही स्थाम को लेन गई, सुबसी बन में सब यामिन जाय के। सीरी बयारि छिदे अधरा, उरको उर कांखर कार मंकाय के।। तेरी सी को करिहै करत्ति, हुती करिबे सु करी तें बनाय के। भोर ही आई भट्ट इत मो दुखदाइनि काज महा दुख पाय के।।

> धनि धनि सिख मोहि लागि त्, सहे दसन नख देह। परम हित् है लाल सों , श्राई राखि सनेह ॥

> > (दास: कान्यनिर्णय)

एक श्रन्य किव ने देव के भाव को श्रीर स्फुट रूप में उपस्थित किया है :---

श्रालि दसे श्रधर सुगंध पाइ श्रानन की, कानन में ऐसे चारु चरन चलाए हैं। फाटि गई कंचुकी लगे ते कट कुंजन के, बैनी बरहीन खोली बार ख़िब ख़ाए हैं॥ बेग तें गबन कीनों धकधक होत सीनों, ऊरध उसासें तन स्वेद सरसाए हैं। भेजी श्रीत पाजी बनमाली के बुलाइबे कों, मेरे हत श्राली! बहुतेरें दु:ल पाए हैं।।

(२) धाई खोरि-कोरि ते वधाई पिय ग्रावन की , सुनि, कोरि-कोरि रस मामिनि भरति है ; मोरि-मोरि बदन निहारति बिहार-भूमि , घोरि-घोरि ग्रानन्द घरी-सी उघरति है । 'देव' कर कोरि-कोरि बंदत सुरन, गुरु-स्रोगनि के स्रोरि-कोरि पाँगन परति है ;

## तोरि-तोरि माख पूरें मोतिन की चौक ; निवजावरि को छोरि-छोरि भूषन घरति है।

(देव)

कानि जानि श्रायो प्यारे शितम बिहार भूमि मानि मानि मंगल सिंगारन सिंगारती । दास दग-तोरन को द्वारन में तानि तानि, छानि छानि फूले फूल सेजहि सँवारती । ध्यान ही में श्रानि श्रामि पीं को गहि पानि पानि ऐ वि पट तानि तानि मैन मदगारती । प्रम गुन गानि गानि समृतनि सानि सानि, बानि बानि खानि खानि बैनन विचारती । ( दास : का० नि० )

× × ×

उपर्युक्त दोनों छंदों में मूलभाव एक ही है। वीष्सालंकृत वाक्य-रचना एक-सी ही है, बिहार-भूमि श्रादि शब्दों की भी श्रावृत्ति हुई है। दास ने केवल वर्णन के श्रंगों में श्रन्तर कर दिया है। ठीक ऐसा ही एक श्रौर छंद के विषय में कहा का सकता है:—

(३) श्र—मन मनभावन को मानी किरिकता शोभासिंधु में थिरिक चल कल में कपिट पर्यो । नीलाम्बर नील जाल बीच ही उरिक देव मुरिक सिवाल लट जाल में लपिट पर्यो । भाल छिब भूल्यो सींक सेंदुर केसर सूक्यो बीध्यो बरुगीन भौंह दीपित दपिट पर्यो । ठोड़ी ते ढरिक पर्यो चीकने कपोल गड़्यो गाइनि सरिक रूप कुप में रपिट पर्यो ।

(देव)

× × >

मा--- लट में लटिक लोयनम में उत्ति है करि , त्रिवती पलटि कटि तटी मांहि कटि गयो। (देव)

× ×

इ--- उंचे कुच-गिरि ते गिरयो फिरि न फिरयो तीर , त्रियली तरंगनि गहीर नाभि कूप सों । (देव)

X X

भास में बाम के हैं के बली विधो वाँकी भूवें बरुनीन में आह कै। है के अचेत कपोलन ष्वे विद्युर अधरा को सुधा पियो धाह के। बास जूहास छुटा मन चौंकि घरीक लों ठोड़ी के बीच विकाह कै। जाह उरोज सिरे चित्र कूद्यो गयो किट सों जिवली में नहाह कै॥ (हास का० नि०) (भं) तैंतीस संचारियों को उदाहत करने वाला देव का निम्नलिखित हंद रस-शास्त्रियों में श्रत्यन्त प्रसिद्ध है.--

> बैरागिन किथों श्रनुरागिन, सोहागिन तू, 'देव' बढ़भागिनि लजाति श्री लरित क्यों ? सोवति, जगित, श्ररसाति, हरणाति, श्रनसाति, बिलसाति, दुख मानित, डरित क्यों ? चौंकति, चकित, उचकित, श्री बकित, बिथकित, श्री थकित, ध्यान धीरज धरित क्यों ? मोहति, सुरति, सतराति, इतराति, साह-चरज सराहै, श्राहचरज मरित क्यों ?

> > (देव)

× × ×

हास ने ठीक इसी के आधार पर अपना छुन्द रचा है :-सुमिरि, सकुचि, न थिरात चित-संकित हूं,
असित, तरल उग्र बानी हरवाति है।
उनींदति, श्रलसाति, सोवति श्रधीर चोंकि,
चाहि चित्त श्रमित, सगर्व हरवाति है।
'दास' पिय नेह छिन-छिन भाव बदलति,
स्यामा सविराग दीन मित के मखाति हैं।
जलपि, जकित, कहरति, कठिनाति मिति,
मोहिति, मरित, विललाति विलम्बावित हैं।

(दास १९० वि०)

इनके श्रतिरिक्त दास के श्रीर भी बहुत से छुंद ऐसे हैं जिन पर देव का प्रभाव श्रत्यन्त स्पष्ट है। पं० कृत्यविहारी मिश्र ने देव श्रीर बिहारी में छः श्रीर छुंद दिए हैं जिनमें दास ने देव के भाव तथा काव्य-पाममी को इच्छापूर्वक प्रह्या किया है—(देखिए देव श्रीर बिहारी ए० २०१-२०१)। दास देव के भावों को ही श्रपना सके हैं। धैसे उन्होंने शैली का भी श्रनुकरण करने का प्रयस्न किया है, परन्तु देव के हृदय श्रीर शैली में जो संगीत था वह दास में नहीं मिलता है। परिग्राम-स्वरूप दास की कविता में स्वच्छता देव से श्रिषक होते हुए भी, उनकी जैसी समृद्धि नहीं श्रा पाई।

देव श्रीर बेनी-प्रवीन :-बेनी-प्रवीन वैसे तो मतिराम की परम्परा 🕏

कि हैं - श्रीर मितराम का ही उनपर गहरा प्रभाव है, परन्तु देव का भी ऋण उनपर थोड़ा बहुत है ही। श्रपने कई छंदों में उन्होंने देव के भाव, बाल्य-सामग्री तथा श्रक्षिडयञ्जनाएं श्रपनाई हैं।

भाग श्री: कान्य-पानती: — (१) रिकं सुल पाइं श्री न लिकं सुल पाइं, मेरे रीकं लिकं एकं रंग राग्यी लोई रागि चुक्यो। जस श्रपजस कुबहाई श्री बहाई गुन श्रीगुन न जान्यो जीव जाग्यी सोई जागि चुक्यो। कीन काज गुरु जन बरजे सु दुरजन कैसे कुल नेम प्रम पान्यों सोई पागि चुक्यो। लोगन लगायों सु ती लाग्यों सनलाग्यों देव, पूरो पन लाग्यों मन लाग्यों सोई लागि चुक्यो॥ (देव)

नै चुकी हैं सिलयाँ सब्ते ग्रंलियाँ ये कलंकिह ले चुकी ले चुकी। जे चुकी हैं घर बाहर हू तें, चवायने भीचेंदु के चुकी के चुकी। बेनी-प्रतीत कहा कड़ीं ग्रद, वा छित छेज की छे चुकी छे चुकी। ले नहीं जानती हैं हम, या मन मोहि के मोहने दे चुको दे चुकी। (बेनी प्रवीन—नव-सस-चरक्र)

यहाँ मूल-भाव तो एक है ही, उसको श्राभव्यक्त करने की सामग्री भी बहुत कुछ वही है।

(२) मालिनि ह्वे हिर मात गुहै चित्र ये मुख चेरा भयो चित चाइन पान खबावे खबासिनि ह्वे के सबासिनि ह्वे सिखबे सुखभाइन।। बेंदी दे, देख दिखाइ के दर्पन जाबक देत भयो श्रव नाइन। प्रम-परी पिय पीत पिछौरी सों प्यारी के पोंछि पिछौरी से पांइन।। (देव)

मालिनि ह्वं हरवा गुहिरेत, चुरी पहिरावें बने चुरिहेरी। नायनि ह्वं कें निखारित केस, इसेस करें बनि कोश्चिनि फेरी। बेनी-प्रवीन बनाइ बिरी बर्र्शन, बने रहें राधिका केरी। नन्द किसोर सदा वृषभान की घोरि पे ठाढ़े बिकें बने चेरी॥

(बेनी प्रचीन---नव-रस-तरक्र)

(३) निम्निबिखित छुं हों में पिरिस्थिति भिन्न होते हुए भी काव्य-सामग्री कितनी समान है। बेनी प्रवीन ने उसे सादर देव के छुंद से ग्रहण किया है-इसमें संदेह नहीं: —

नीख पट तन पै घटा-सी घुमाय राखों, दंत की चमक सों झटा-सी विचरति हों। हीरनि की किरनें लगाय राखों जुगुन्-सी, कोकिजा, पपीहा, पिय बानी स्रों भरति हों। कींच झंसुवानि की मचाऊं कवि देव कहै, पीतम बिदेसी को सिधारिबी हरति हों। इन्द्र कैसी धनु साजि बेसरि कलति श्रानु, रहुरे बसंत तोहि पावस करति हों। (देव)

मृकुटी धनु बेसिर मोर मनो मिन मानिक इंदु बधू जिन है। दुति दामिनि कोर हरी बन बेलि, घटा घन घूं घटु सी हेतु है। उँगी रस बेनी प्रवीन रसाल भयो श्रव चातक सी चितु है। दिंत रावरे भील किसोर लाला श्रवला भई पावस की रितु है।

(बेनी प्रदीन--न० र० त०)

श्रभिष्यष्जनाः--

चिंद काम के धाम ध्रजा फहरात, सुमीनन काम कहा जल सों।

जनमें ते पियूप पे सिन्धु लह्यो, तिन मीनन काम कहा जल सों। (बेनी भदीन—न० र० त०)

्नील घन धूम पे तिक्कित दुति धूम धूम धूं धिर सी धाई दाप पावक लपट-सी। (देव)

दिव कैसी धधरि बधिक धाई कुंजन में, मानौ धूम पुञ्जन में लपट लपेटी है। (बेनी प्रधीन—न० र० त०)

देव च्यौर पद्माकर: — पद्माकर एर देव का प्रभाव द्यायन्त सीमित है। पद्माकर ने सर्वथा स्वतंत्र रूप से भाषा चौर छंद-शैं की का विकास किया है चौर वास्तव में पद्माकरी भाषा तथा पद्माकरी छंद-प्रवाह का बजभाषा में एक पृथक् ही च्यस्तित्व है जिसपर देव या किसी भी पूर्ववर्ती किन की छाप नहीं है। बस उनके दो एक ही छंद ऐसे हैं, जिनपर देव के भावों की छाया है; इसके च्रतिरिक्त कुछ ऐसी पंक्तिया निज जाती हैं, जिनमें देव की कुछ पंक्तियों की प्रतिध्वनि है।

सोन सरोज कजीन के खोज उरोजन को उरवो ज निहारो। देव जुबादत श्रोप धरी पल त्योंही नितम्ब भयो कछु भारो। कानन की ढिग ह्वे दग दौरत चातुरी चाउ चवाउ पसारो। दाब्यो दुहूंन दुहू दिशि ते भयो दूबरो सो दबि लंक बिचारो।

(देव)

ये श्रिति या बित के श्रधरानि में श्रानि चढ़ी कछु माधुरई-सी। ज्यों पदमाकर माधुरी स्यों कुच दोउन की चढ़ती उनई-सी। हतों कुच स्योंही नितम्ब चढ़े कछु ज्योंही नितम्ब स्यों चातुरई-सी। जानी न ऐसी चढ़ाचढ़ि में कहि धों किट बीच ही लूटि लई-सी।। (पश्राकर—जगद्विनोद) चरनि-चूमि, खर्ते छ्वाने हैं चिकित देव, क्र्मि के दुक्बन न धूमि किर घटि गयो। कोरे कर-कमल करेरे कुच-कंदुकिन खेलि खेलि कोमल कपोजनिन पिट गयो। ऐसो मन मचला प्रचल ग्रंग ग्रंग पर लालच के काज लोक लाजिह ते हिट गयो। खट मैं लटिक लोइनिन मैं उलिट किर त्रिबकी पलिट किट-तटी मांहि किट गयो॥ (देव)

हैरा की दुहाई शीशफूल तें लटिक, लट-लर तें लटिक, लर कंध पैं ठहिरेगी । कहै पद्माकर सुमंद चिल कंघ हू तें भूमि भ्रमि भाई सी भुजा में स्वों भभिरेगी । भाई सी भुजा तें भ्रमि श्रायो गोरी गोरी बांह गोरी बांह -हू तें चिप खूरिन मैं भरिगो । हेरे हरे हरें हरी चूरिन तें चाही जी बों ती लों मन मेरो दौरि हाथ तेरे परिगो (पद्माकर—जगद्विनोद)

इन दोनों छंदों में मृलभाव एक ही है, पर उसकी श्रभिष्यिक्त में थोड़ा श्रंतर है। दोनों में ही नायिका के विभिन्न श्रंगों में नायक के मन का लोट-पोट होना दिखाया गया है। पहले वह श्रक्त-श्रक्त से उलटता पलटता हुआ अन्त में किट में जाकर कर जाता है। दूसरे में मस्तक से चलता है, श्रीर विभिन्न श्रंगों पर फिसलता हुआ अन्त में नायिका के हाथ में पड़ जाता है। इन छंदों का, तथा इनसे उपर दिए छंदों के मृल-भाव काफी प्रसिद्ध और पुराने हैं। देव से पूर्व भी अन्य कियों ने इन दोनों को अभिव्यक्त किया है, अतएव यह निश्चय-पूर्वक कहना तो किठन है कि प्रधाकर ने इन्हें देव से प्रहण किया है-श्रथवा सीधा पूर्ववर्ती किवयों से, परन्तु अभिव्यक्जनाओं के परीच्या से इतना आभास अवश्य भिलता है कि उनकी दिन्द से देव के दोनों छंद जुरुर गुज़रे होंगे।

भारों के प्रभाव की अपेत्ता कुछ विशेष पंक्तियों की प्रतिध्वनियाँ श्रधिक स्पष्ट हैं । उदाहरण के जिये :---

देश - मोहि मोहि मोहन को मनभयो राधामय राधामन मोहि मोहि मोहन मई भई।

पद्माकर-मोहनी को मन मोहन में बस्यो मोहनी को मन मोहन माँहीं । या--राधामयी भई स्याम की सूरत श्याममयी भयी राधिका डोलै। (ज॰ वि॰)

देत--पूरन श्रीति हिये हिरकी खिरकी खिरकीन फिरे फिरकी-सी।
पश्चाकर--मांकति है खिरकी में फिरे थिरकी थिरकी खिरकी खिरकी

येव — भूं ठी मलमल की मलक ही में भूक्यो, जलमल की पखाल, खल, खाली खाल पाली तैं।

पद्माकर-- रीती राम नाम ते रही जो बिन कान तौ या खारिज खराब हाल खाज की खलीती है।

## रीति-मुक्त प्रेम-कविता पर प्रभाव

रीतिमुक्त प्रोमी कि वियों की परम्परा रसखान से आरम्भ होती है। देव किस अकार रसखान से प्रभावित हुए हैं, यह हम पहले दिखा चुके हैं। बाद में यह परम्परा घनानन्द, ठाकुर, बोबा और बादू हरिश्चन्द्र तक चर्ला। कु तका ने छोड़कर पार्थिव प्रोम को उपायना करने वाले इन सभी कि वियों के सामने देव-कृत प्रोम के जुन्द थे, इसमें सन्देह नहीं।

देव श्रीर घनानन्दः — धनानन्द का व्यक्तित्व देव से साधारणतः पृथक् है, परन्तु 'नेह की पीर' का तत्व दोनों में वर्तनान है--मात्रा का श्रन्तर हो, यह दूसरी बात है:—

कोऊ कही कुलटा कुलीन श्रकुलीन कही, कोऊ कही रंकिनि कलकिनि कुनारी हों। कैसी परलोक नरलीक बरलोकन में, लीन्हों में श्रकीक लोक लोकन ते न्यारी हों। तन जाइ मन जाइ देश गुह जन जाइ जी। किन जाइ टेक टरत न टारी हों। वृन्दाबनवारी बनशारी को मुकुटशारी पीतपट वारी वाहि मूरित पे वारी हों। [देव]

हों तो देव नन्द के कुमार तेरी चेरी भई ; मेरी उपहास क्यों न कोटिन करि मरी। [देत्र]

कोऊ मुख मोरी जोरी की देक चरार को न तोरी सब कोऊ करि सोरी मेरें को सुनैं। नेहरस-होन दोन श्रंतर मजीन जीन दोन ही मैं रहें गहें कोन मांति वे गुनैं। रूप उजियारे जान प्यारे पर प्रान वारे श्रांबिन के तारे न्यारे के ने घों करों उनैं। रहें नहीं टेक एक यही घन श्रानंद जी निन्दक श्रानेक सीस खीसनि परे धुनैं। घनानन्द—सुजान-सागर ]

देव कछू श्रपनो बसु ना, रय-लाजच लाल चितें भईं चेरी। वेगिही बूडि गर्यी पेलियों, श्रेंखियों मधु की मलियों भई मेरी॥ { देव ]

माधुरी-निधान प्रात ज्यारी जान प्यारी तेरी रूप-रस बार्ख ऑग्वं मधुमाखी ह्वे गईं॥ [धनानन्द--सुजान-पागर]

> श्रंग-श्रंग उठित तरंग स्याम-रंग की। [देव] श्रंग-श्रंग स्याम रंग रस की तरंग उठें विकास [घनान-देव]

देव श्रीर ठाकुर: — ठाकुर पर देव का प्रभाव श्रधिक प्रत्यस श्रीर गहरा है। यहाँ तक कि उनके संग्रह में देव का एक छन्द "पटवा की बधू नटवा-से नचाव।" ज्यों का त्यों समाविष्ट मिलता है। इसके श्रतिरिक्त उनकी प्रभाभ-व्यक्तियों नथा कतिपय श्रभिज्यज्जनाश्रों पर देव का प्रभाव श्रसंदिग्ध है: —

(१) बोर्या बंस-बिरद में बौरी भई बरजित मेरे बार बार बीर कोई पास बैठो जिन । तुम स्मिरी स्यानी बिगरी श्रकेली होंही गोहन में छांड़ो मोसों भौहन श्रमेठो जिन । कुलटा कर्लकिनी हों कायर कुमतिकूर काहू के न काम की निकास यातें ऐंटो जिन । देव नहाँ बैठियन जहां बुद्धिबदे हों तो बेठी हों बिकल कोई मोहि मिलि बैठो जिन ॥ (देव)

दंखिए, उपर्युक्त छन्द की छाया को ठाकुर न कितने सतर्क होकर ग्रहण किया है:---

> हम एक कुराह चलीं तो चलीं हट की इन्हें ए ना कुराह चलें। इह तो बिल श्रापनों सूकती हैं, प्रन पालिए सोई जो पालें पलें। किव ठाकुर प्रीति करी है गुपालसों टेरें कहीं सुनो ऊंचे गलें। हमें नीकी लगी यो करी हमनें,तुम्हें नीकी लगीन लगी तो अलें।

> > [ ठाकुर - ठाकुरठसक ]

ठाकुर का ऐसा ही एक दूसरा छुंद है :---

(२) त्रव का समुक्तावतीं को समुक्ते, बदनामी के बीजन बो चुकी री। इतनो हु विचार करो तो सखी, इहि लाज की साजकों धो चुको री। कवि ठाकुर काम न या सबकों, किर श्रीति पतिव्रत खो चुकी री। सब नेकी-बदी जो बदी हुती भाल में, होनी हुती सुतो हो चुकी री॥

[ ठा० ठ० ]

यह देव के 'रोभे मुख पाउँ श्री न खीभे सुख पाउँ' कवित्त का रूपान्तर-मात्र है। इसी प्रकार :—

> (३) ऐसे निरमोही सदा मोही मैं बसत , श्रीर मोही तें निकिस मोही मोहीं न मिलत हो। [देव] मोही में रहत रहें मोही मैं उदास सदा...........

> > [ ठाकुर : ठा० ठ० ]

प्रेम की इन तीव श्रभिव्यक्तियों के ऋतिरिक्त ठाकुर के कुछ साधारण श्रःगा-रिक खंदों पर भी देव की गहरी छाप है :--- सापने में गई देखन हों सुनि नाचत नन्द जसोमित को नट। वा मुसक्याह के भाव बताह के, मेरोह खेंचि खरो पकरो पट। तो लिंग गाइ रम्हाह उठी, 'कविदेव' बधून मध्यो दिध को घट। चौंकि परी तब कान्ह कहूं न,कदम्ब न, कुंज न कालियों की तट।।

[देव]

×

×

सापने हों फुलवारी गई हरि श्रद्ध भरी अज कराउन मेली। हों सकुची कोड सुन्दरी देखत ले जिन बांह सो बांह पछेली। ठाकुर भोर भये गये नींद के देखहुँ तो घर मांक श्रकेली। श्रींख खुली तब पास न सांवरो बाग न बावरो वृक्त न बेली।

[ ठाकुर टा० ट० ]

×

श्रब देव से प्रभावित एक छंद बांधा का भी लीजिए ;---

पांचन के आगे आँच लागे ते न लौटि जाय, देव और पाँच देइ प्यारे को सती लों बैठि सर में। बोधा:— प्रोम सो कहत कोई ठाकुर न ऐं ठी सुनि, बैठी गढ़ि गहिरे तो पैठो प्रोम-घर में ॥

[देव]

लोक की लाज श्रो सोक श्रलोक की वारिये धीति के उपर दोउ । गांव को गेह को देह को नातो सनेह में हाँतो करें पुनि सोउ । बोधा सुनीति निवाह करें धर उपर जाके नहीं सिर होउ । लोक की भीत डेरात जो मीत तो धीति के पैंड़े परे जनि कोउ ॥

[बोधा]

### देव श्रौर भारतेन्द्र :---

भारतेन्दु बाबू पर देव का प्रभाव ठाकुर से भी श्रधिक है। वे दंव के एरम-भक्त थे, श्रीर उनको कवियों का बादशाह कहा करते थे। सुन्दरी-सिन्दूर नाम से देव के इत्तम इंदों का संप्रष्ट कर नथा श्रपने नाटकों में उनके दो छन्दों को उद्भृत कर उन्होंने श्रपनी 'देव-भिक्त' का प्रस्यच प्रमाण भी दिया है। भारतेन्दु बाबू का कवि-व्यक्तित्व, जिसमें रीतिकाल की रसिकता पर प्रम का गाड़ा रंग था, देव के बहुत कुछ समान भी था। श्रतएव देव के प्रति उनको स्वामाविक श्राकर्षण था। उनकी कविता की भाव-सामग्री उसकी भाषा-शैली तथा छंद के बन्दों पर देव की हम हूँ सब जानतीं लोक की चालनि क्यों इतनी बहराकती हो। हित जामें हमारो बने सो करें, सिक्क्याँ तुन्न मेरी कहावती हो। 'हरिचंद जू' जामें न लाभ कछू हमें बातन क्यों बराबती हो। सजनी मन हाथ हमारे नहीं, तुम कीन कों का समुकावती हो।

इस प्रकार के श्रनेक छुन्द उन्होंने लिखे हैं, जो देव के छुन्दों से टक्कर खाते हैं। कुछ साधारण श्रंगरिक छुन्दों में भी देव के भावों को प्रहण किया गया है:—

भाव भर्यो ।सगरे बज स्तोर, सराहत तेरेह सील सुभाइन।
दुःख हेरात सिनात हिश्री, गहिरात चितेंत्रे की चित्त च्वाइन।
ंरी श्रहो ठकुराइन मेरी, सु चेरी हीं तेरी, परीं इन पाइन।
सीति हू को श्रंखियों सुख पावतीं तो मुख देखि सखी सुखदाइन।

[देव]

सासु जेटानिन सो दस्ती रहें, कीने रहे रुख त्यों ननदी की । दासिन सो सतरात नहीं, हित्चंद करें सनमान सभी की। पीय को दिच्छिन जानि न दूसत चौगुनो चाउ बढ़ें वा लकी की। सोतित हुका अमासे सुहान, भरें कर आपने सेंदुर टोकी।

[हरिचंद ]

#### भाषा शेली : -

देखि घनस्याम घरस्याम की सुःति किर, िय में बिरह घटा घहिर घहिर उठें।
स्योंही इन्प्रधनु बरमाल देखि दनमाल मोतीलर भी की एव लहिर लहिर उठें।
हिचेद मोर िक धुन सुन बंसीनाद बांकी छिब बार बार छहिर छहिर उठें।
देखि देखि दानिने की दुगुन दमक पीतपट छोर मेरे हिय फहिर फहिर उठें।
[हिरस्चन्द्र-चन्द्रायली]

इप छंद की शब्द-योजना पर देव के प्रसिद्ध छुंद,

'यहर सहर रोधो सीतल समीर डोलें'.....का कितना प्रभाव है। इसी प्रकार—''छरी-सी, छकी-सी, जड़ रुई-सी, जकी-सी, घर हारी-सी, विकी-सी, सो' तो सबही धरी रहे।... '' [चन्द्रापली ] श्रादि की शब्द-योजना देव के निस्न-लिखित छंद की शब्द-योजना के श्रनुक सापर हुई है:—

× × ×

होती-सी छली-सी छीन कीनी-सी छकी-सी छीन जकी-सी चकी-सी लागी थकी थहरानी-सो । बीधी-सी बंधी-सी विष-बूड़ी-सी बिमोहित:सी बैठी बाल बकति बिलोकति दिवानी-सी ।

ख्रंद जन्यन: — भाषा शेजो के अतिरिक्त भारोन्द्रुजो ने देश के छंद-बंधनों को भी रुचि-पूर्वक अपनाया है। उन्होंने बहुत कुछ देव के अनुकरण पर हा, -परन्तु उनकी अति को बचाते हुए, वीप्सा, अनुजास, संतुलन आहे उपकरणों को अहण कर अपनी छंद-लय को संवारा है। उनकी सवैयाओं में देव को सवैयाओं की पूषर और उनके कवित्तों में देव के किन्तों की लघु वर्णों से रून-फुन करती हुई गति मिलती है।

निष्कर्ष

कुल मिलाकर परवर्ती सादित्य पर देव का प्रभाव बहुत अधिक नहीं है। परवर्ती रोति-विवेचन पर तो उनका आभार प्रायः नगण्य सा ही है-न्यों कि उन्होंने स्वयं ही लगभग सभी मूल-तत्व अपने पूर्ववर्ती आचार्यों से प्रहण किए थे। केयल वर्णान-विस्तार और कुछ संगतियों उनकी अपनी हैं, परन्तु उनको िन्दों में विशेष महत्व नहीं दिया गया। उनका विशेष महत्व रस-सिद्धांत को अधिक ज्यापक और मान्य बनाने में है, और इसका थोड़ा बहुत अप्रत्यक प्रभाव बाद के रीति-कारों पर अवस्य पड़ा होगा-यस! कि रूप में उनका प्रभाव अपेक्षकृत अधिक है, परन्तु केशव और विहारी से तुलना करने पर वह भी साधारण ही माना जायगा। इसका विशेष कारण है। केशव की मूल विशेषता आवार्यत्व और पाण्डित्य है और विहारी की मुख्य विशेषता है दूर की सूक्त तथा चम कारपूर्ण कजा। इसके विपरीत देव का मुख्य काज्यगुण हे तन्मयता एवं आवेग-पूर्ण रसाई ता - कलाकार वे भी अपने ढंग के हैं परन्तु उनकी कला अधिक सूक्त-तरल है। तन्मयता की अपेका आचार्यत्व एवं पाण्डित्य तथा चनकारिता आदि गुणों का अनुकरण सरखना से किया जा सकता है—और यही हुआ भी। रीति-साहित्य का यह दुर्भाग्य रहा कि वह देव के भाव और भाषा की समृद्धि को नहीं अपना सका।

## ७- हिन्दी काव्य में देव का स्थान

समस्त हिन्दी-कान्य में देव का स्थान निश्चित करना न तो साधार खतः सम्भव है, श्रीर न समीचीन ही । हिन्दी-काव्य एक सागर के समान है, इसमें श्रीक धारायें प्रवहमान हैं जो दिशा, परिमाण तथा गुण सभी में एक दूसरे से भिन्न हैं। इन विभिन्नतात्रों का विचार न करते हुए किसी भी एक कवि का समस्त सजातीय-विजातीय कवियों में एक साथ स्थान निर्णात कर देना सर्वथा आमक एवं निराधार होगा । जो जाति, धर्म, प्रकृति श्रीर गुणों में श्रसमान हैं, उनकी तुलना का श्राधार ही क्या, श्रीर बिना इस श्राधार के स्थान का निर्माय कैसा ? श्रत: स्थान का निर्माय सजातीयों में ही हो सकता है। देव रीति-कवि हैं- शास्त्रीय दृष्टि से उनका काव्य-समस्त रीति-साहित्य ही--मुक्तक काव्य की श्रे की में श्राता है। रीति-काव्य की बो मूल प्रवृत्तियाँ हैं। (१) रीति-विवेचन (२) श्रद्धारिकता । देव के काव्य में इस दो के श्रतिरिक्त वैराग्य की प्रवृत्ति भी मिलतो है, परन्तु जैसाकि हमने श्रन्यत्र स्थापित किया है, उनकी वैराग्य भावना श्रतिशय राग की प्रतिक्रिया, दूसरे शब्दों में, राग-क्लान्ति ही है, जो निग्रं ए अथवा सगुण संतों के शमभाव से सर्वथा भिन्न है। उन की इस प्रवृत्ति को शङ्गारिकता से पृथक कर संतों के वैराग्य-काव्य की परम्परा में देखना श्रन्चित होगा। श्रतएव देव का स्थान हम एक श्रोर हिन्दी के रीति-श्राचार्यों श्रीर दूसरी श्रीर श्रंगार-मुक्तककारों की परम्परा में ही उचित रीति से निर्धारित कर सकते हैं।

श्राचार्य रूप में देव ने भारतीय साहित्य-शास्त्र में कोई मौलिक योग नहीं दिया। संस्कृत के श्राचार्यों ने उसका जो विकास-विवर्धन किया, वह उनके परचात एक प्रकार से समाप्त ही हो गया था—श्रीर वास्तव में हिन्दी के शित-साहित्य का सम्यक् श्रध्ययन करने के उपरानत हमको शुक्लजी की यह धारणा स्वीकार करनी ही पड़ती है कि देव श्रथवा रीतियुग का कोई भी हिंदी श्राचार्य इस ेत्र में विशेष कृतकार्य नहीं हो सका। संस्कृत में भी श्राचार्यों की दो पृथक् श्रीण्यां हैं; एक में भरत, भामह, दण्डी, वामन, श्रानन्दवर्धन, श्रीभनव, कुंतक श्रादि मौलिक उद्मावनाकार श्राचार्य श्राते हैं। पहली श्रेणी का तो प्रश्न ही नहीं उठता, दूसरी श्रेणी में भी देव के लिए कोई स्थान नहीं है। प्रथम श्रेणी के श्राचार्यों की मौलिक स्जन-प्रतिभा श्रीर दूसरी श्रेणी के श्राचार्यों की स्वच्छ गम्भीर सामञ्जस्य-दृष्टि दोनों का ही देव में श्रभाव है।

रीति-काव्य का साधारण श्रालोचन करते हुए हमने निर्देश किया है कि विवेचन-विषय तथा विवेचन-शैली की दृष्टि से किस प्रकार हिन्दी-श्राचार्यों के तीन पृथक् वर्ग मिलते हैं। (१) मस्मट तथा विश्वनाथ श्राहि की शैली पर कास्य के दशांग का विवेचन करने वाले श्राचार्य (२) श्रंगार-तिलक श्रीर रसमंबरी श्रादि के अनुसार केवल शंगार रस और उसकी प्रधान श्रालम्बन नायिका का वर्णन करने वाले श्राचार, (३) चन्द्रालोक तथा कुवलयानन्द श्रादि के श्राधार पर श्रलंकार-मात्र का निरूपण करने वाले आचार्य। देव ने काव्य के सर्वांग का ही विवेचन किया है, म्रतएव स्पष्टत: ही उनका स्थान पहले वर्ग के भ्रंतर्गत पढ़ता है। इस वर्ग में उनके प्रतिद्वनद्वी हैं केशव, कुलपति मिश्र, श्रीपति, दास श्रीर प्रताप-साहि । केशव का ऐतिहासिक महत्व देव की अपेचा कहीं श्रधिक है, उन्हें संस्कृत रीति-शास्त्र को हिन्दी में श्रवतरित करते हुए, श्रलंकार श्रीर रस दोनों सम्प्रदायों की प्रतिष्ठा करने का मुख्य श्रीय प्रात है। देवाने मुक्त-कएठ से उनका गौरव स्वीकार किया है, और श्रानेक स्थानों पर उनका श्रानुकारण किया है। इसके श्रातिरिक्त जहां त्तक पालिडस्य की गम्भीरता का प्रश्न हैं, केशव देव से बढ़कर हैं। देव का विषय-चेत्र अपेवाकृत किंचित अधिक व्यापक है, उन्होंने शब्द-शक्ति, रीति, गण, पिंगल श्रादि का भी विवेचन किया है, परन्तु श्रह्पष्टता दोष दोनों में प्रायः एक-सा ही है। केवल एक बात में देव स्वप्टतः ही केशव से अधिक गोव के अधिकारी हैं--वह है उनकी सुक्स एवं गहरी रस-चे ाना, जो कि श्रालोचक श्रथवा श्राचार्य का एक मुलवर्ती गुण है। केशव के श्रतिरिक्त शेष चारों कवियों — श्रथीत कलपति, श्रीपति, दास तथा प्रतापसाहि ने श्राचार्य-कर्म को देव की श्रपेत्रा कहीं श्रधिक गंभीरता तथा मनोयोग के साथ प्रहण किया है। कुलपति ने मम्मट की प्रणाली को स्थिरता से प्रहण करते हुए काव्य के सभी प्रमुख श्रंगों का प्रौढ़ विवेचन किया ंहै । देव की तरह वे इधर-उधर भटकते नहीं हैं। श्रतण्व विवेचन की श्रीदता तथा सिद्धान्तों की स्थिरता में देव उनकी समता नहीं कर सकते। श्रीपित में दो गुण श्रीर भी श्रधिक हैं, वे हैं विषय-प्रतिपादन की स्पष्टता श्रीर सिद्धांतों का व्याव-हारिक उपयोग । यह बढ़े खेद का विषय है कि उनका मुख्य ग्रन्थ श्रीपति-सरोज साधारण पाठक के लिए श्रभी श्रशप्य है। लच्चणों की स्पष्टता श्रीर उदाहरणों की स्वच्छता की दृष्टि से यह प्रन्थ रीतियुग की सर्व-श्रेष्ठ विभूति है। इसके श्रतिरिक्त श्रीपति ने दोष श्रादि के विवेचन में कित्यत उदाहरणों की रचना नहीं की वरन केशव के उदाहरण देते हुए ब्यावहारिक रीति-विवेचन की पद्धित को जन्म दिया, यह उनकी दूसरी विशेषता है। ये दोनों गुण दास मं अभीर भी प्रचुर मात्रा में मिलते हैं। वास्तव में दास हिन्दी के पहले प्राचार्य हैं, जिन्होंने हिन्दी साहित्य पर दृष्टि स्थिर रख कर, हिंदी पाठक की श्रावश्यकताश्रों का विचार करते हुए, रीति-विवेचन किया है। रीतियुग के आचार्यों में हिंदी की प्रकृति का इतना विशद ज्ञान श्री (किसी को भी नहीं था। विवेचन-को स्वच्छता, सिखांतों का ब्यादहारिक उपयोग तथा भाषा की प्रकृति का ज्ञान-इन तीनों के विचार से दास की तुलना में देव क्या, कोई भी श्रन्य रीतिकाजीन श्राचार्य-नहीं ठहरता । उनका केवल एक ही पत्त दुर्बल है-मौ लेकता, श्रीर इस दृष्टि से देव की स्थिति उनकी श्रपेका दढतर है । श्रव प्रतापसाहि रह जाते हैं । प्रधापसाहि को हो। प्रसिद्ध व्यंग्य-शिद्द के रूप में -- गंग्यार्थ-कीमुदी के लेखक के रूप में धी श्रीधक जानते हैं। उनका दारा श्री। सबसे श्रीधक महत्वपूर्ण काव्य-प्रत्य काव्य-विकास दुष्प्राप्य होने के बार्ण प्रकाश में नहीं श्रा सका, श्रतएव श्राचार्य रूप में उनका उचित श्रादर नहीं हो पाया। परन्तु जिन्होंने काष्य-विलास का श्रध्ययनः किया है, वे उनके श्राचार्यश्व से प्रभावित हुए बिना नहीं रह सक्ते । उन्होंने स्था-ख्याता श्राचार्य झम्मर, विश्वनाथ, परिइतराज जगन्नाथ श्रादि का श्राधार दृढ्ता-पूर्वक प्रहण करते हुए काव्य के स्वरूप, तथा उसके दशांग का अत्यन्त श्रीढ़ विवे-चन किया है। प्रतापसाहि रीतियुग के प्रथम श्रेणी के कवियों में हैं। परन्त काब्य-विलाय में सिद्धांना का निरूपण तथा उनका ब्याख्यान करते समय वे अपने कवित्व वो बाधक नहीं हो। देते। वास्तव में काव्य-विलास पढ़ते हुए हिंदी का पाठक ममाट श्रीर विश्वनाथ के श्रीह तथा सांगीरांग शास्त्रीय विवेचन का थीड़ा बहुत श्रामाय श्रवश्य श्राप्त कर लेता है, जो श्रव्यत्र दुर्लभ है--शीर कम से कम देव में श्रवभ्य है। कहते का तारार्य यह है कि काव्य के सर्वा ग का विवेचन करने वाले इन रीति-या वार्यों में देव की गणना तो श्रवश्य की जा सकती है, परन्तु श्राचार्यत्व की दिन्दि से वे इन सभी सं हल्के पड़ते हैं। वास्तव में, उनका महस्व रमवाद की पूर्ण प्रतिष्ठा करने के कारण ही है। अन्य चेत्रों में उनकी गति ही है, गहरी पैठ नहीं।

श्र गारिक मुक्तर-कारों की परम्परा के प्रमुख कि हैं विद्यापित, केशव, यिहारी, मितराम, देव और पद्माकर—इसी में रीतिमुक्त भे मी किव भी आते हैं जिनमें घनानन्द मुख्य हैं। स्थूततः सूर को भी इसी के अंतर्गत लिया जा सकता है परन्तु जीवन के भित दिव्यकीण, काव्य-भेरणा, तथा भितभा के घरातल को दिव्य में रखत हुए उनको इस श्रेणी से प्रथक ही रखना उचित होगा। विद्यापित के पद विशेष कारणों से देव-काव्य में परिगणित किये जाने लगे हैं। परन्तु मूलतः वे मानव-श्रंगर, इसमें भी विशेष रूप से मानव-सौंदर्य के कित्र हैं। जहाँ तक सौंदर्य की सूचन और रसमय चेतना का सम्बन्ध है, उपर्युक्त कियों में से यदि कोई भी विद्यापित की तुलना में थोड़ा बहुत खड़ा हो सकता है तो वह देव ही हैं। विद्यापित का रोम-रोम जैसे नारी की सौंदर्य सुरा का पान कर नाव उठता है। इस प्रकार के श्रारम.रस में इबे हुए सौंदर्य-चित्रों के सामने रीतिकांल के सर्वश्रेष्ठ

चित्रकिव बिहारी के चित्र निर्जीव-से लगते हैं। देव में आत्म-रस का प्राचुर्य है। गीति-तत्व भी उनमें प्रभूत मात्रा में है, परन्तु िर भी उनका स्थान विद्यापित के बाद ही पड़ेगा क्योंकि उनका आत्मिनिलय उतन। पूर्ण नहीं है जितना विद्यापित का; साथ ही भाषा श्रीर भाव का मादक संगीत जितना विद्यापित में है उतना देव में नहीं है।

केशव का प्रभाव देव के किंव रूप पर भी पड़ा है। उनका व्यक्तित्व देव की अपेका अविक पाण्डित्य-भीड़ है, इसमें संदेह नहीं। शुक्त जो तथा उनके अनुयायियों ने रामचिन्द्रका के कुछ आलंकारिक अनीचित्यों के कारण ही केशव को एकदम हृद्यहीन घोषित कर दिया है, परन्तु रिसक-भिया का लेखक आलंकारिक मात्र नहीं था। उसमें रिसकना पूरी पूरी मात्रा में वर्तमान थी, रिसक-भिया के अनेक छंद इसके मधुर साची हैं। फिर भी, यह स्वीकार करने में आपित नहीं होनी चाहिए कि देव का हृदय-पक्त केशव की अपेका अधिक समृद्ध है। उनमें आवेग, तन्मयता, रसाई ता केशव से निश्चय ही अधिक है, और इस प्रकार उनकी रसानुभूति निश्चय ही अधिक समृद्ध है। कला-पक्त भी देव का केशव से अधिक समृद्ध है। उनकी भाषा में केशव की भाषा की अपेका औड़ज्वल्य, मंकृति लाचिणक वकता, आदि गुण कहीं अधिक मिजते हैं, छंदों में कहीं अधिक समृद्ध और प्रमुद्ध है। एक शब्द में, देव में केशव की अपेका गीतितत्व अधिक समृद्ध और प्रमुर्द है।

इस चंत्र में देव के सब से प्रमुख प्रतिद्वन्द्वी बिहारी हैं। द्विवेदी-युग के श्रालोचकों में देव श्रीर बिहारी को लेकर श्रव्ही मोचें बन्दी हुई थी। वास्तव में बिहारी मध्य युग के सब से श्रिघक लोक-प्रिय किव हैं। श्राठारहवीं शताबदी के श्रारम्भ से लेकर हरिश्चन्द्र- हाल नक बिहारी-सतसई का सम्मान प्राकृत में गाथा-सप्तशती श्रीर संस्कृत में श्रमरु-शतक से भी श्रिघक रहा है। इसके कई कार दिए जा सकते हैं। एक तो यही कि गाथा-रावशती श्रीर श्रमरु-शतक के श्रादर्श पर लेखा हुश्रा हिन्दी का यह प्रथम स्वतन्त्र मुक्तक प्रथि था श्रतएव स्वभावतः ही यह उनके समान ही लोक-प्रसिद्धि का श्रिधकारी हुश्रा। दूसरा कारण तंकाजीन रसिक-सम्प्रदाय की चमरकार-प्रिय रुचि को माना जा सकता है। लोक-प्रसिद्धि की दिए से देव की बिहारी से कोई समता नहीं। परन्तु लोक-प्रसिद्धि साहित्यिक उत्कर्ष की श्रतकर्य कसौटी भी नहीं है, श्रीर इसमें संदेह नहीं कि एचित तुलनात्मक श्रध्ययन के श्रमाव में रीतिकाल के कई रस-सिद्ध कवियों के उपर बिहारी को श्रनावश्यक महत्व दिया गया है। बिहारी में चमरकार का श्रायद इतना श्रिक है कि वे प्रायः उक्ति के बाँकपन के लिए रस की भी उपेद्या कर देते हैं, उनके ऐसे दोहों की एक बृहत् संख्या है जो दूर की सुक्त या उक्ति के साधारण चमरकार

से केवज मस्तिष्क को प्रभावित कर रह जाते हैं, हृदय को रसाद्र नहीं कर पाते। रसार्द्ध ता की दृष्टि से देव की कविता निरचय ही उनकी कविता की श्रपेशा उत्कृष्ट है। देव की प्रमानुभूति कहीं श्रधिक गहरी श्रीर सबल है - तन्मयता तथा द्रवण-शीलता में केशव की भाँति बिहारी भी देव की समता नहीं कर पाते। परन्त यहाँ एक बात ध्यान में रखनी चाहिए :- यह यह कि इन दोनों कवियों के दृष्टिकोण भिन्न हैं। बिहारी की दृष्टि वस्त-परक श्रधिक है देव की भाव-गरक, श्रीर इसका प्रभाव उनकी सौन्दर्य-चेतनाश्रों पर पड़ा है। बिहारी में सौन्दर्य के सुचम से सहम त्रव को प्रहण कर शब्द-बद्ध करने की जैसी श्रपूर्व समता है, वैसी देव श्रथवा रीति-युग के किसी भी कवि में नहीं है-परन्तु सौन्दर्य में पूर्णतः रसमन होने की समता देव में उनसे कही अधिक है। समग्र रूप से विचार करते हुए, देव के काव्य की श्रातमा बिहारी के काव्य की श्रातमा से श्रधिक समझ है। काव्य-शिल्प की दृष्टि से दोनों ही पन्न समान रूप से प्रवल हैं - यद्यपि यहाँ भी टेकनीक दोनों की सर्वथा भिन्न है। देव की अपंत्रा बिहारी की कला अधिक असचेष्ट है-उन्होंने कला का माध्यम भी अपेचाकृत सूच्म ही चुना है। स्वभावतः उनके शिख्प का मुख्य गुण है सुदम जहात । इसके विपरीत देव के शिल्प में कोमज सामन्जस्य श्रिधिक है। बिहारी की भाषा देव की भाषा से श्रिधिक श्रीढ है। उसकी जान्निक तथा ब्यंजनात्मक शक्ति श्रत्यन्त विकसित, तथा समायगुण श्रद्भत है। उधर देव की भाषा में भं हित, संगीत श्रीर श्रीज्जवल्य श्रधिक है। श्रतएव शिल्पी रूप में दोनों के सापेक्षिक महत्व का निर्णय निर्णायक की रुचि पर ही निर्भर है।

रीति-युग में मितराम श्रंगार की उमिल भावनाश्रों की सरल कोमल व्यंजना करने वाले किये हैं। भाव श्रीर भाषा की स्वस्कृता उनकी विशेषता है, जिसके प्रति देव जैसे किव को सहज ईर्प्या हो सकती है। परन्तु भाव-गाम्भीर्थ्य में मितराम देव के समकत्त नहीं खड़े हो सकते। मितराम चटुल वीचियों से क्रीड़ा करने वाले स्वस्कु सरीवर हैं—तो देव गहन-गंभीर वाषी। यह गंभीरता श्रापको पद्माकर में निलेगी। पद्माकर के भावों में गाड़ा रस-परिपाक श्रीर उनकी भाषा में तरंगायित नद-प्रभाव है। परन्तु उनकी श्रमुम्ति में देव की सी सचाई नहीं है—उसमें उतना श्रारम-द्वव नहीं है। पद्माकर की काव्यानुभूति में शक्ति तो है, परन्तु उतनी स्निष्ध तथा सूचम-कोमल श्रमिरुचि नहीं है। इसीलिए उनकी कविता में कृत्रिमता की प्रवृत्ति स्पष्ट मिलती है, उनके संग्रह में ऐसे छंदों की कमी नहीं है, जो शब्दों की एइक-भड़क दिखा कर केवल नाद-प्रभाव उत्पन्न कर रह जाते हैं।

् श्रतुभूति की सचाई एवं श्रात्मद्रव वास्तव में रीति-चढ़ किवयों में विरत्न ही है। यह भक्त कवियों की या फिर रीति-मुक्त प्रेमी कवियों की विभूति है। रीतिमुक्त किवयों में घनानन्द ही देव के समकच रखे जा सकते हैं। ठाकुर, बोधा आदि का काव्य-स्तर निश्चय ही उनसे नीचा है। घनानन्द में आत्म-तत्व देव से अधिक है—श्रावेग, तन्मयता तथा द्रवणशीलता उनमें देव से अचुरतर है। इसके अतिरिक्त उनकी 'नेह की पीर' में एक अभूतपूर्व तीव्रता है, जो देव में उतनी मात्रा में नहीं है। भाषा की शुद्धता तथा लाचिंगक वक्रता में भी घनानन्द देव से आगे हैं। इन गुर्शों के संतुलन में देव के काव्य में वैभव श्रीधक पाया जाता है। देव की काव्य-सामग्री स्पष्टतः ही श्रीधक समृद्ध है। उनकी शैली में कान्ति, औडज्वल्य, तथा संगीत का कहीं श्रीधक उल्लास है।

देव के शितयोगी हिन्दी के उपयु के किव ही हैं— श्रीर काव्य के सभी तत्वों पर विचार करते हुए यह सरलता से कहा जा सकता है कि इनमें देव का स्थान श्रम्यतम है। ये सभी किव द्वितीय श्रेणी के किव हैं। स्वभावतः देव भी इसी के श्रम्तर्गत श्राते हैं। प्रथम श्रेणी में मैं उन किवयों की गणना करता हूँ, जो जीवन को समग्र रूप में ग्रहण करते हैं, जिनकी करपना श्रीर श्रनुभूति की गित उसकी विराट से विराट उचाइयों श्रीर गंभीर से गंभीर गहराइयों तक होती है। शास्त्रीय शब्दावली में—जिनका मधुर के साथ ही विराट पर भी समान श्रधिकार होता है। हिन्दी में रामचिरत-मानस, सूर-सागर श्रीर कामायनी श्रादि के खटा ही इस श्रेणी में श्राते हैं। रसिक-भिया, बिहारी सतसई, रसराज श्रीर मुखसागर-तरङ्ग के स्चिता नहीं।

## लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय L.B.S. National Academy of Administration, Library सम्पूरी MUSSOORIE

# यह पुस्तक निम्नाँकित तारीख तक वापिस करनी है। This book is to be returned on the date last stamped

| = 3330 % |                        |          |                        |
|----------|------------------------|----------|------------------------|
| दिनांक   | उधारकत्ती<br>की संख्या | दिनांक   | उधारकर्ता<br>की संख्या |
| Date     | Borrower's No.         | Date     | Borrower's<br>No.      |
|          | -                      |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        |          |                        |
|          |                        | <u>-</u> |                        |
|          |                        | I        |                        |

GL H 891.431 DEV

| 1         |                                       |
|-----------|---------------------------------------|
| • •       | अवाप्ति सं •                          |
| 1         | अवाप्ति सं <b>о</b> Догоду<br>АСС. No |
| वर्ग सं.  | पुस्तक सं.                            |
| Class N   | o Book No                             |
| लेखक      | <u> </u>                              |
|           |                                       |
| ्रुगोर्षक | ेच और उन्ह कार्यु <u>न</u> ्          |
| 7         | 15597                                 |
| 891·43    | LIBRARY                               |
| देव       | LAL BAHADUR SHASTRI                   |
| Matiana   |                                       |
| wationa   | I Academy of Administration           |
|           | MUSSOORIE                             |

## Accession No. 123597

- Books are issued for 15 days only but may have to be recalled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarian.
- Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and may be consulted only in the Library.
- Books lost, defaced or injured in any way shall have to be replaced or its double price shall be paid by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving